رِبسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْم

# الأسْئِلَة وَالْأَجْوِبَةِ الْمُصْوَلِيَّة

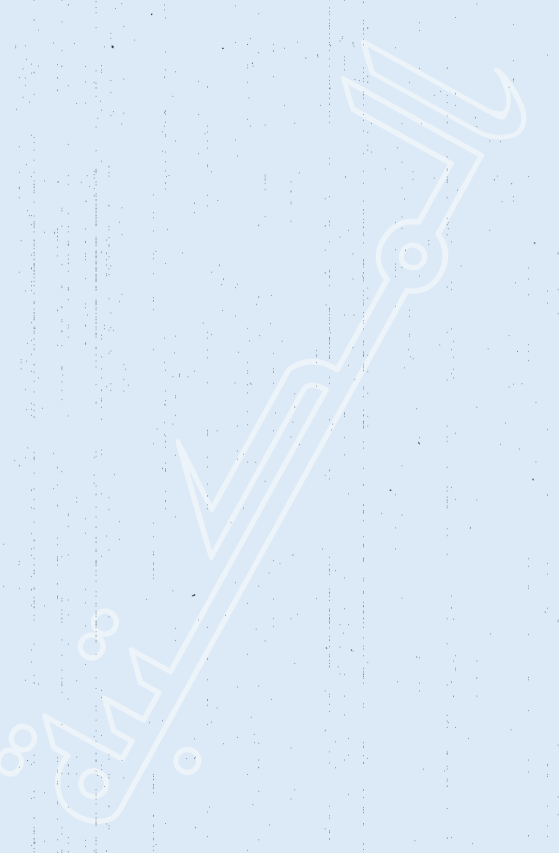
عَلَى الْعَقِيلَ الْوَلْسِطِينَا

الميف الفقير إلى عَنفورَتِهِ عَكَبُّلُ الْمُعَنِّمُ لِلْمُعَنِّمُ الْمُعَنِّمُ الْمُعَنِّمُ الْمُعَنِّمُ الْمُعَنِّمُ الْمُعَنِّمُ الْمُعَن المدترس في معتقد إمت امر الدعوة والديت إمن

وقف لله تعالى

طبع على نفقة احد المحسنين غفر الله له ولوالديه ولجيع المسلمين وكثر من أمثاله

الهم صل على محد وآله وسلم « الطّبُعُـة ألثّامِنَـة » والطّبُعُـة الثّامِنَـة » والمعام



# وَقْفُ بِللهِ تَعــُالِي

بِالله يَا نَاظِراً رَفِيهِ وَمُنْتَفِعاً • مِنهُ سَلِ اللهُ تُوفِيقاً لِجَامِعِهِ وَقَبَلْ دُعَاهُ وَجَنَّب عن مَوانِعِهِ وَقَبَلْ دُعَاهُ وَجَنَّب عن مَوانِعِهِ وَخَصَّ نفسَكَ مِن خَيْر دَعُونَ به • ومَن يُقومُ بما يَكِفي لِطَابِعِهِ وَالْسَامِينَ جَيْعاً مَا بَدَا قَمَرْ • أُوكُوكَ مُسْتَنِيْرُ مِن مَطَالِعِهِ والمسلمين جَيْعاً مَا بَدَا قَمَرْ • أُوكُوكَ مُسْتَنِيْرُ مِن مَطَالِعِهِ

### بسمالة القالجيس

( عسدا الكتاب وقف لله تعسالي عسلى طلبة العلم )
( وغيرهم ممن يريد الانتفاع به ومن استغنى )
( عن الانتفاع به فلا يبعسه بل يدفعه إلى طالب علم )
( فمن بدله بعد ماسمعه فإنها اثمه على الذين يبدلونه )
بالله يا قارئًا كُتْبي وسامعها العكم والكرم الشبل عليها رداء العكم والكرم الشبل عليها رداء العكم والكرم الوائد أو اصلحنه تشب إن كنت ذا فهم او المسبق عادته من خطاء وكم حسسام نبا او عاد ذو ثلم وكم حسسام نبا او عاد ذو ثلم وكم حسسام نبا او عاد ذو ثلم والسبق عادته وكم حسسام نبا او عاد ذو ثلم والسبق عادته وكم حسسام نبا او عاد ذو ثلم والعمل والعمل والعمل والمسبق عادة والمسبق عادية والمنا يا أخى خطساء دو كم حسسام نبا او عاد ذو ثلم والعمل والعمل والعمل والمسبق المناه المناه المناه عاد ذو ثلم والمناه المناه المن

وَ الْمُ الْمِلْمُ لا تَعْجُلُ لِعَيْبِ مُصَنِّنَهِ وَلَهُمْ تَتَكِفَّنْ زَلَّهَ مِنْهُ ثُعْرُفُ فَكُمْ أَنْسَدُ الرَّاوِيُ كُلَامُها بِنَقْلِهِ وَكُمْ حَرَّفَ المَنْقُول قَوْمُ وَصَحَّفُوا فَكُمْ وَصَحَّفُوا وَكُمْ حَرَّفَ المَنْقُول قَوْمُ وَصَحَّفُوا وَكُمْ مَرَّفَ المُنْقُول قَوْمُ وَصَحَّفُوا وَكُمْ نَاسِخِ أَضْعَى لِلْمُنْفَى مُغْسِيِّةً وَجَهاءَ بِشَيْءٍ لَمْ يُرِدَهُ الْمُنَتَّفُ وَكُمْ نَاسِخِ أَضْعَى لِلْمُنْفَى مُغْسِيِّةً وَجَهاءَ بِشَيْءٍ لَمْ يُرِدَهُ الْمُنْتَفَ

#### وقف للسه تعالى

### بسسيالة الزعن الزجيم

# خطبة السكناب

أحمد الله تعالى الذي تفرد بالجلال ، والعظمة والكبرياء والجمال ، وأشكره شكر عبد معترف بالتقصير عن شكر بعض ما أوليه من الانعام والافضال ، وأشهد أن لا اله الا الله وأن محمداً عبده ورسوله ٠

وبعد فعندما كنت أدرس التلاميذ في السنة الرابعة الثانوية في العقيدة الواسطية طلب مني بعض التلاميذ أن أضع لهم عليها أسئلة وأجوبة للمراجعة فذكرت لهم أن لها عدة شروح وعليها تعليقات وفيها كفاية تامة ، فلم يقنعوا وألحوا علي فحصرت ما أقدر عليه رمن كتب التفسير ، وكتب شيخ الاستلام ، وابن القيم رممًا يتعلق بالتوحيد وشروح العقيدة الواسطية ، وما عليها من تعليقات دينية، والطحاوية وشرحها ، والسفارينية وشرحها ، والنونية وما عليها من تعليق ، والمععة وغيرها من كتب التوحيد وشروح بعض ما فيها من أحاديث ، ووضعت عليها أسئلة وجمعت لها من هذه الكتب أجوبة ، وسميتها :

# ( الأُسْئِلةُ والأُجوبةُ الأُصوليةُ ، على العقيدةِ الواسطيةِ )

والله المسئول ، أن يجعل عملنا خالصا لوجهه الكريم إنه القادر على ذلك ، وصلى الله على محمد وآله وسلم ؟

عيد العزيز الحمد السامان المدرس في المعهد العلمي بالرياض من أراد طباعته ابتغاء وجه الله لا يريد به عرضاً من الدنيا فقد أذن له وجزى الله خيراً من طبعه وقفاً أو أعان على طبعه أو تسبب لطبعه وتوزيعه على اخوانه من المسلمين فقد ورد عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: « من دل على خير فله مثل أجر فعله » رواه مسلم •

وورد عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال « ان الله يدخل بالسهم الواحد ثلاثة نفر الجنة : صانعه يحتسب في صنعته الخير ، والرامي به ، ومنبله » الحديث رواه أبو داود •

وورد عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: « اذا مات الانسان انقطع عمله الا من ثلاث صدقة جارية أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له » الحديث رواه مسلم •

### ساللها الماسا

### مؤلف العقيسدة

هو شيخ الاسلام ، ومفتي الأنام ، المجتهد في الأحكام ، تقي الدين أبي العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية الحراني ولد ـ رحمه الله ـ بحران يوم الاثنين عاشر ربيع الأول سنة ٦٦١ه ، وقدم به والده وبأخويه عند استيلاء التتار على البلاد إلى دمشق سنة ٦٦٧ه ، فأحد الفقه والأصول عن والده ، وسمع عن خلق كثير منهم الشيخ شمس الدين ، والشيخ زين الدين بن المنجا ، والمجد بن عساكر ، وقرأ العربية على ابن عبد القوي ، وعني بالحديث وسمع الكتب الستة ، والمسند ، وأقبل على تفسير القرآن فيه ، وأحكم أصول الفقه ، والفرائض ، وغير ذلك من العلوم ، وتأهل المتدريس وله دون العشرين سنة ، وتضلع العلوم ، وتأهل المتدريش وله دون العشرين سنة ، وتضلع في علم الحديث وحفظه حتى قالوا : إن كل حديث لا يعرفه ابن تيمية فهو ليس بحديث ، وألف مؤلفات كثيرة في فنون عديدة ورد على المبتدعة وله الفتاوي المفصلة وحل المسائل المعضلة فمن مؤلفساته :

- (١) موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول
  - (٢) الفتاوي ٠
- (٣) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ٠
  - (٤) نظرية العقد .
  - (٥) الصارم المسلول ٠
  - (٦) الرد على المنطقين ٠
  - (٧) العقيدة الواسطية
    - (٨) كتاب الإيمان ٠

(٩) التوسل والوسيلة ٠

(۱۰) الاختيارات الفقهية

(١١) الفتوى الحموية ، وله غيرها من ذلك مافي المجموعة

الكبرى من الرسائل

وكان \_ رحمه الله \_ لا يبالي في مقال الحق ، يصدع به للقريب والبعيد يأمر بالمعروف العبدو والصديق ، وكان بعيدا عن المداهنة والمصانعة في أمور الدين لا تأخذه في الله لومة لائم ، وكان \_ رحمه الله \_ ينقد من رآه خارجا عن طريق السلف الصالح ، وكان معظما للسلف ، ومما يدلنا على محبته للحق ، وبعده عن المداجاة والمصانعة أنه لما قدم مصر عقد عدة محالس القي فيها عدة محاضرات فحضر أبو حيان أحد مجالسه فأعجب به الى أن امتدحه في هذه القصيدة

للا أَتَانَا تَقِيُ السِدِينَ لاحُ لَنَا وَرُدُ مَالَهُ وَرُرُ وَلَهُ اللَّهِ فَرَدُ مَالَهُ وَرُرُ عَلَى اللَّهِ فَرَدُ مَالَهُ وَرُرُ عَلَى اللَّهِ فَوَرُ دُونَ لَهُ القَمْسُرُ خَبِرًا لَمْ مَنَهُ دَهِسِرُهُ حِبْرًا لَمْ مَنَهُ دَهِسِرُهُ حِبْرًا لَمْ اللَّهُ وَجُرَا لَمْ اللَّهُ وَجُرَا لَمْ اللَّهُ اللَّهُ وَجُرَا لِمَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَجُرَا لِمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ

يشير الى أنه المجدد ، ثم بعد هذا أجرى بينهما كلام في بعض المسائل النحوية وجرى ذكر سيبوبه .

ويقال ان الشيخ \_ رحمه الله \_ استدل على مقاله ورأيه بأشياء اجتهادية فعارضه أبو حيان بأقوال سيبويه فغضب الشيخ وأغلظ القول وقال ان سيبويه ليس رسولا للنحو والعربية حتى يقبل قوله بلا حجة ولا برهان ، ويلزم الناس الأخذ بكل ما قاله ، وقيال : ان سيبويه أخطأ في الكتاب في ثمانين موضعا ما تفهمها أنت، فكان ذلك سبب مقاطعته اياه، وعاد ذاما له واقعا في دينه وعقيدته وذاكرا له بكل سوء .

فبعدا للهوى والحسد والكبر · وجرى له ـ رحمه الله ـ محن كثيرة منها محنة بسبب تأليفه الحموية ، وجرى له بسبب فتياه بالطلاق ، ولما كان في سنة ٧٢٦هـ ، وقع الكلام في شد الرحل الى قبور الصالحين والأنبياء فأفتى الشيخ ـ رحمه الله ـ بتحريم ذلك فحصل له ما حصل من علماء زمانه ، وكان منشأ ذلك الحسد والهوى فحبس بأمر من السلطان بقلعة دمشق وبقى ـ رحمه الله ـ سنتين وثلاثة أشهر ، ولما صار بالسجن قال : ما يصنع أعدائي بي ؟ أنا جنتي وبستاني في صدري أين رحت فهى معي لا تفارقني ، أنا جبسي خلوة ، وقتلي شهادة ، واخراجي من بلدي سياحة · وكان يقول في مجلسه في القلعة : لو بذلت ملء هذه القلعة ذهبا ما عدل عندي شكر هذه النعمة ، أو قال : ما جزيتهم على ما تسببو الى من الخبر ، أو نحو هذا ، وقال : المحبوس من حبس قلبه عن ربه ، والماسور من أسره هواه ·

وقال ابن القيم: وعلم الله ما رأيت أحدا أطيب عيشا منه قط، مع ما كان فيه من ضيق العيش وخلاف الرفاهية ومع ما كان فيه من الحبس والتهديد والارجاف، وهسو مع ذلك أطيب الناس عيشا، وأشرحهم صدرا، وأقواهم قلبا، وأسرهم نفسا تلوح نضرة النعيم على وجهه، وكنا اذا اشتد بنا الخوف وساءت بنا الظنون، وضاقت بنا الارض أتيناه فما هو الا أن

#### وقف للسه تعالى

نراه ونسمع كلامه فيذهب ذلك كله فينقلب انشراحا وقوة ويقينا وطمأنينة ، أه ·

فسبحان من أشهد عباده جنته قبل لقسائه ، وفتح لهم أبوابها في دار العمل فآتاهم من روحها ونسيمها ، وطيبها ما استفرع قواهم لطلبها والمسابقة اليها .

وكان الشيخ ـ رحمه الله ـ في هذه المدة مكبا على التلاوة، والعبادة ، والتهجــد حتى أتاه اليقين ، وذلك في ٧٢٨ هـ ، فرحمة الله عليه وجزاه الله خبرا .

هذا ، وأسأل الله الحي القيوم العلي العظيم القوي العزيز الحليم الكريم الخالق البارىء المصور العليم الحكيم البرارحيم الولي الحميد الفعال لما يريد السميع البصير الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر الرؤف المبدىء المعيد الخبير القدير القريب المجيب أن ييسر لدين الاسلام من يقوم بنصره ، ويزيل ما حدث في البلاد الاسلامية من البدع والضلالات ، والمنكرات التي عمت وطمت، وأفسدت العقائد والأخلاق ، وشب عليها الصغير ، وصارت عادات عند كثير من الناس لا تستنكر ، فلا حول ولا قوة الا بالله العلي العظيم ،

# بسَــاللَّهُ النَّمْلِ الرَّحَبِ الرَّحَبِ المَعَلَّمُ المُعَلَّمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلِمُ المُعِلَمُ المُعِلَمُ المُعِلَمُ المُعِلَمُ المُعِلَمُ المُعِلَمُ المُعِمِمُ المُعِلَمُ المُعِلَمُ المُعِلَمُ المُعِلَمُ المُعِلَمُ المُعِلَمُ المُعِمْ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعِلَمُ المُعِمْ المُعِمْ المُعْلِمُ المُعِمْ المُعِلَم

ج معرفة الله باثبات ما أثبته لنفسه، وأثبته له رسوله مسلى الله عليه وسلم من صفات الكمال ، و نعوت الجلال، وتنزيهه عن كل عيب و نقص ، وعن مشابهة المخلوقين ، وتفريع هذا الأصل العظيم ، وتقريره والتنبيه على أصدول العقائد كلهما ، وعلى أدلة ذلك من الكتاب والسنة والعقل ، والفطرة ، وتقرير توحيد العبادة ، وعبودية الله ، ومحبته وحده ، والانابة اليه ، ودفع ما يعارض هذه الأصول ، والرد على المبتدعين المعارضين وذم الغافلين المعرضين ، وبيان طريقة أهل السنة والجماعة ، القائمين بهذه الأصول علما ، وعملا ، وحالا ، ودعوة ، وأن يصير الإيمان ، والتصديق بالأحكام الشرعية متقنا محكما لا تزلزله شبهة من شبه المبطلين ،

س ٢ ـ ما المراد بمُذْهبِ السَّلْفِ؟

ج \_ المراد به ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه الكرام \_ رضوان الله عليهم أجمعين \_ وأعيان التابعين لهم باحسان ، وأتباعهم وأثمة الدين ممن شهد له بالامامة ، وعرف عظم شأنه في الدين ، وتلقى الناس كلامهم خلف عن سلف دون من رمي بيدعة أو شهر بقلب غير مرضي مثل الخوارج ، والرافضة ، والقدرية ، والمرجئة ، والجبرية ،

والجهمية ، والمعتزلة ، والكرامية ، ونحوهم ، ومذهب السلف هو المذهب المنصور والحق الثابت المأثور ، وأهله هم الفرقة الناجية ، والطائفة المرحومة التي هي بكل خير فائزة ، ولكل كرامة راجية من الشفاعة والورود على الحوض ورؤية الحق وسلامة الصدر والايمان بالقدر والتسليم لما جاءت به النصوص من الكتاب والسنة .

س ٣ ـ ما وُجْه خُطا من قال : إِنْ طريقة السَّلْفِ اسْلَمْ ، وطريقة السَّلْفِ اسْلَمْ ، وطريقة الخَلْفِ أَعْلَمُ وأَحْكُم ، وما مُضَّمُوْنُ مُقَالَتِهِ هَذِهِ وبِمُ يُرُدُّ عليه وعلى مُنْ سَلَكَ طَرْيقَتُهُ ؟

ج - انما أتوا من حيث ظنوا أن طريقة السلف هي مجرد الايمان بألفاظ القرآن والحديث من غير فقه لذلك بمنزلة الأمين الذين قال الله فيهم «ومنهم أميون لا يعلمون الكتاب الا أماني » وأن طريقة الخلف هي استخراج معاني النصوص المعروفة عن حقائها بأنواع المجازات وغرائب اللغات • فهذا الظن الفاسد أوجب تلك المقالات التي مضمونها نبذ الاسلام وراء الظهر ، وقد كذبوا على طريقة السلف ، وضلوا في تصويب طريقة الخلف فجمعوا بين الجهل بطريقة السلف في الكذب عليهم ، وبين الجهل والضلال بتصويب طريقة الخلف ،

الواقف على نهاية أقول الخلف وضلاله عند تدبره وقول الواقف على نهاية أقسدامهم بما انتهى اليه أمسرهم ، قال الشهرستاني في أول كتابه لما قال : قد أشار إلى من إشسارته عنم وطاعته حَتْمُ أَنِ أَجْمُعُ لَهُ مِن مُشْكِلاتِ الأصول مَا أَشْكُلُ على ذُوي العُقول ولعُلّه اسْتُسْمُنُ ذَا وَرُمْ وَنَفَحُ في غير ضرم على ذُوي العُقول ولعله اسْتُسْمُنُ ذَا وَرُمْ وَنَفَحُ في غير ضرم م

الشهرستاني

لَعُمْرِي لَقُد طُفْتُ المُعَاهِدُ كُلَّهُا وسُكُرْتُ طُوْفِي بَينَ تِلْكَ العَوَالِمِ فَلُمْ أَدُ إِلاَ وَاضِعُسَا كَفِّ حَاثِر على ذَقَن أو قَارِعسًا سِنَ نادِمِ القشيري: مُعْرِبًا عن حَيْرَتِهِ:

نَجَاوُرَتَّ حُدُّ الْأَكْثُرِيْنَ إِلَى الْعَلَا وَرَبُونَ وَاسْتُسْبَقْتُهُمْ فِي الْمَاوِرَ وَسَافُرْتُ وَاسْتُسْبَقْتُهُمْ فِي الْمَاوِرَ وَخَسْتُ بِكَارًا لَيْسَ يُدُرُكُ قَعْرُهَا وَسِيمِ الْمُاوِرَ وَسَيْرَتُ طُرُّ فِي فِي قَسِيمِ الْمُاوِرَ وَسَيْرَتُ طُرُّ فِي فِي قَسِيمِ الْمُاوِرَ وَسَيْرَتُ طُرُفِي فِي قَسِيمِ الْمُاوِرَ وَسَيْرَتُ طُرُفِي فِي قَسِيمِ الْمُاوِرَ وَلَيْ الْمُعَارِدِيُ إِلَى اسْتَخْسَانِ وَيْنِ الْعَجَارِنِ الْعَجَارِنِ وَيُنِ الْعَجَارِنِ وَيُنِ الْعَجَارِنِ

وقال الفخرُ الرازي : مما يدل على حيرته :

زهایة إقدام العقول عقدال روسه و اکثر سُعی العالمین ضدال و اکثر سُعی العالمین ضدال و اکثر سُعی العالمین ضدال و ادواحنا فی و حَسَایة دُنیکانا اذی و و بال و العینا الله من بعثنا طول عُمْرنا و الله سُتُفِد مِن بعثنا طول عُمْرنا و الله سُتُفِد مِن بعثنا طول عُمْرنا و الله و الله

وقال : روم لعمري وما أدري وقا

بعاجل تُرْحُكُ إِلَىٰ أَيْنَ تَرْحَالِي ٢ ــ وقول الآخر : لقد خُضْتُ البَحْرُ الخِضُمَّ وَتُركَتُ أَهُـُ لَ الاسلام وعلومُهم وخُضْتُ في الذي نَهـَـوْزِي عنه ، والآن إن لم يُتُدَارُ كُنِي رُبِي برحمتِه فالويلُ لِفُلانٍ وهَا أَنَا أَمُوتُ عَلَى عُقيدةٍ أُمِي · ويقول الآخرُ : أكثرُ الناسِ شكًّا عندُ المــوتِ أصحابُ الكَّلامِ ·

٣ ــ ان هؤلآء المتكلمين المخالفين للسلف ادا حقق عليهم
 الأمر لا يوجد عندهم من حقيقة العلم بالله وخالص المعرفة خبر
 ولا وقفوا من ذلك على عين ولا أثر ٠

٤ ــ يستحيل أن يكون أولئك الحيارى المته و كون أعلم بالله وأسمائه وصفاته وأحكم في باب ذاته و آياته من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم باحسان من ورثة الأنبياء وخلفاء الرسل وأعلام الهدى .

# س ٤ ـ لِلاَذَا بِدَا الْصَنْفُونُ بِالْبُسُمُلَةِ فِي كُتْبِهِم ؟

ج ـ تأسيا بالكتاب المنزل على النبي الرسل صلى الله عليه وسلم ، واقتهدا بالنبي في مكاتباته للملوك وغيرهم ، وامتثالا لقوله صلى الله عليه وسلم : «كل أمر دي بال لا يبدأ فيه ببسم الله الرحمن الرحيم فهو أقطع » والباء للاستعانة وهي متعلقة بمحذوف والتقدير : أبتدى السم الله المعبود المستحق لإفراده بالعبادة لما اتصف به من صفات الألوهية وهي صفات الكمال ، و « الرحمن الرحيم » اسمان دالان على أنه تعالى ذو رحمة واسعة عظيمة وسعت كل شيء ، وعمت كل حي ، وهما من أبنية المبالغة لأن زيادة المبنى تدل على زيادة المعنى ، والرحمن خاص بالله لا يسمى به غيره بخلاف الرحيم فيوصف به غيره ويدل على تعلقها بالمرحوم فيقال فلان رحيم والرحمة صفة من صفاته فيؤخذ من البسملة فوائد:

١ \_ صفة الألوهية ٠

٢ ـ اثبات صفة الرحمة ٠

ر ٣ ـ تضمنت اثبات الرسالة ، والمأخذ من لفظ الجلالة رلان المألوه المعبود ولا طريق إلى عبادته إلا من طريق الرسالة،

وكذلك من اسم الرحمن رلان رحمته تمنع مِن اهمال عباده و تركهم سدى .

٤ ــ اثبات صفة الكلام والرد على من أنكر الرحمة أو أولها
 بتأويل باطل

س ه ـ ما مُرادُ الْوُلُفِ بتُصْنِيفِ هذهِ العُقيْدُةِ وما سُبُبُ تأليفها ؟ ولِاَذَا سُمِيَتْ بالُواسِطِيَّةُ ؟ وما مُعنى « الحُمْدُ » لغة ً وعُرُفاً ٠

ج ـ مراده بيان عقيدة أهل السنة في توحيد الأسماء والصفات ، وما جاء بالكتاب ، وأجمع عليه سلف الآمـة من العقيدة السليمة من شوائب البدع ، وآراء أهل الكلام المضللة وسبب تأليفها .

قيل انه سأله رجل من أهل واسط أن يكتب له عقيدة تكون عدة له ولأهل بيته وبلده •

وقيل : لأن المصنف ذكر فيها أن أهل السنة وسط بين فرق الضلال والزيغ من هذه الأمة كو « الحمد » لغة الثناء بالصفات الجميلة والأفعال الحسنة ، وعرفا فعل ينبىء عن تعظيم المنعم على الحامد ، وغيره ، وقيل إن « الحمد » ذكر صفات المحمود مع حبه وتعظيمه واجلاله فإن تجرد عن ذلك فهو مدح فيكون الفرق بينهما واضح ،

### س ٦ - مُنْ هُوَ الرسولُ ومُنْ هُو النبي ؟

ج - « الرسول » لغة : من بعث برسالة ، واصطلاحا : إنسان ذكر أوحى اليه بشرع وأمر بتبليغه فان أوحى إليه ولم يؤمر فهو نبي فكل رسول نبي ولا عكس ·

س ٧ ـ مَا هُوُ « الهُدَى » وما هِي أَقْسَامُهُ ؟

ج - « الهُدُى » لُغُةً : الدُّلَالةُ ، والبيان ، وهو ينقسم إلى

قسمين عدى دلالة وبيان ، وهو الذي يقدد عليه الرسل وأتباعهم •

وهُدًى معناه : التوفيقُ والالهام ، وهذا لا يقدر عليه إلا الله مختص بمن يشاء الله هدايته ·

# س ٨ ـ ما دُلِيلُ كُلِ قِسَمٍ مِن أَقْسُامِ الهِداية آ

ج \_ أما دليل الأول وهو هدى الدلالة والبيان فقوله تعالى « ولكل قوم هاد » وقوله « وإنك لتهدي إلى صراط مستقيم » وقوله صلى الله عليه وسلم لعبلي بن أبي طالب \_ رضى الله تعالى عنه \_ « لأن يهدى الله بك رجلا واحدا خير لك من حمر النعيم » •

ودليل القسم الثاني وهو الذي لا يقدر عليه إلا الله قوله تعالى « إنك لا تهدى من أحببت ولكن الله يهدي من يشاء » •

### س ُ ٩ ــ ما الْمُرَادُ بِالْهُدِي المَدْكُورِ فِي قوله تعالى « هو الذي أُرسل رسوله بالهدى » الآية ؟

ج \_ المراد ماجاء به النبي صلى الله عليه وسلم من الاخبارات الصادقة ، والايمان الصحيح ، والعسلم النافع ، والعمسل الصالح .

س ١٠ ـ ما الرّادُ ب « دين الحق » ؟ وما مُعْنَى قوله تعالى « ريظهره على الدين كله » ؟ وما الذي يُنْحُصِرُ به الصلاح ؟

ج - المراد دين الاسبلام واضافته إلى الحق من إضافة الموصوف إلى صفته ، أي الدين الحق فجميع ما شرعت من الأحكام حقَّ وصدق ومعنى قوله : « ليظهره على الدين كله » أي ليعليه على الأديان كلها بالحجة والبرهان ، و « ألَّ » في الدين للجنس فيدخل فيه كل دين باطل وهو ما عدا دين الاسلام • أعر الله الاسلام وأهله

والصلاح منحصر في نوعين في العلم النافع والعمل الصالح وقد بعث الله محمدا صلى الله عليه وسلم بأفضل ذلك وهو الهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيدا ، فالعلم النافع هو الايمان ، والعمل الصالح هو الاسلام ، العلم النافع من علم الله ، والعمل الصالح هو العمل بأمر الله ، هذا النافع من علم الله ، والعمل الصالح هو العمل بأمر الله ، هذا تصديق الرسول فيما أخبر ، وهذا طاعته فيما أمر وضد الأول أن يقول على الله بلا علم ، وضد الثاني أن يشرك بالله ما لم ينزل به سلطانا ، والأول أشرف فكل مؤمن مسلم وليس كل مسلم مؤمنا ،

# س ١١ ـ بأي شيء تكون معرفة الانسان لدينه ؟

ج ـ تكون بمعرفة أركانه الثلاثة المذكورة في حديث جبريل المشهور وهي : الاسلام ، والايمان ، والاحسان ، وقد بينها صلى الله عليه وسلم بيانا واضحا شافيا كافيا ،

# س ۱۲ ـ ما مُعْنَى قُوْلِهِ تَعَالَىٰ « وَكُفَى بِاللهِ شَهِيدًا » ؟

ج ـ المعنى وكفى بشهادته سبحانه اثباتا لصدقه ، وكفى بالله شهيدا في علمه واطلاعه على أمر محمد صلى الله عليه وسلم كفاية في صدق هذا المخبر عنه اذ لو كان مفتريا لعاجله بالعقوبة كما قال تعالى « ولو تقول علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الوتين » ·

# س ۱۳ ـ بأي شيء رتكون شهادته سبعانه وتعالى ؟

ج \_ بقوله وقعله و نصره و تأييده ، ومن أسمائه تعلى « الشهيد » ومعناه الذي لا يغيب عنه شيء ، وهو مرادف للرقيب سبحانه ، مطلع على كل شيء ، مشاهد له ، عليم بجميع المعلومات الخفية والجلية سميع لكل الأصوات ، مبصر لجميع المبصرات ، قال ابن القيم رحمه الله :

وهو الرقيب على الخواطر واللوا حظ كيف بالأفعــــِـال ِ بالأركان

س ١٤ ـ ما مُعنى شُهَادُةِ أَنْ لَا بِاللهُ إِلاَّ اللهُ؟

ج ـ معناها لا مُعْبُوْدُ بِحُقْ إِلاَّ اللهُ ، وأركانها اثنان نَفْئُ واثبات ، وحد النفي من الاثبات ( لا إله ) أيْ نافيكا جميع ما يُعْبُدُ مِن دون الله والاثبات قوله ( الا الله )أي مُثبتاً العِبَادُة لِلهِ وحده لا شريك له في عِبادتِهِ كما أنه ليس له شريك في ملكه

رُ س ١٥ \_ كُمْ شُرُوْطُ لا إِله إلا الله ، وما هِي ، وما الذي ينافيهك ؟

ج ـ شروطها سبعة فأولها : العلمُ المنافي للجهل ، والثاني : اليقينُ المنافي للشبك ، والثالث الاخـــلاصُ المنافي للشرك ، والرابع : الصدقُ المنافي للكذب ، والخامس : المحبةُ المنافية لضدها ، والسادس : الانقيادُ المنافي للامتناع ، والسابع ؛ القبولُ المنافي للرد ، قال بعضهم :

رعلمُ 'يقَيْنَ وَاخْلاُصُ وَصِدْقُكُ مُـعْ مَحَبَّ قِرُوانْقِيَادِ وَالْقُبُوْلِ لَهُكَ

س ١٦ - هُلُّ يُكْتِفَى بِالنَّطُق بِالشَّهَادَةِ ، أُمْ لِإِبُدُّ مِن العِلْمِ بِمُعْنَاهَا والعَمَل بِمُقَتَضَاهِا ؟ ومَا هِي عِبَارُاتُ السَّلْفِ فِي لَفْظَةِ شَهِدُ ومِا هِي مُراتبُ الشَّهادة وما هِي الأشياءُ التِي تَتضَمَنُهَا الشَّهَادَةُ •

ج ـ لا تعتبر إلا لِمَ تَكُلَّم بِهَا عَارِفًا لِمُعْنَاهَا عَامِلاً بِمُقْتَضَاهَا طَاهِرا وَبِاطْنَا فَلا بُدُ لَلْسَهَادَتِينَ مِنَ الْعَلْم بِمُدْلُولِهِ عَلَمُ وَالْعَمُلُ بِذَلِك ، قال تعالى : « إلا مُن شبهُ بالحق وهم يعلمون » وقال تعالى : « فاعلم أنه لا إله الا الله واستغفر لذنبك » •

وعبارات السلف في «شهد» تدور على الحكم والقضاء والاعلام والبيان والاخبار وهذه الأقوال كلها حق لا تنافي بينها فان الشهادة تتضمن كلام الشاهد وخبره وتتضمن إعلامه واخباره وبيانه ، ولها أربع مراتب فأول مراتبها علم ومعرفة واعتقاد لصحة المشهود به وثبوته ، والثاني تكلم بذلك وإن لم يعلم به غيره بل يتكلم بها مع نفسه ويتذكرها وينطق بها أو يكتبها، وثالثها أن يعلم غيره بما شهد به ويخبره به ويبينه له ، ورابعها أن يلرمه بمضمونها ويأمره به •

### س ١٧ ـ ما معنى شهادة أن محمدا رسول الله ؟

ج \_ طاعته فيما أمر ، وتصديقه فيما أخبر ، واجتناب ما عنه نهى وزجر ، وأن لا يعبد الله إلا بما شرع ، وأن يعظم أمره و نهيه فلا يقدم عليه قول أحد كأننا ما كان ·

س ١٨ ـ ما الحكمة في جعل الشهادة للرسول بالرسالة مقرونة بالشهادة لله بالتوحيد وماالذي يدخل في الشهادتين؟

ج\_فيه أشارة الى أنه لابد من كل منهما فلا تغنى إحداهما عن الأخرى ولهذا قرن بينهما في الأذان وفي التشهد ، وقال الحسن في قوله تعالى : «ورفعنا لك ذكرك » وذلك أن الله لا يذكر في موضع إلا ذكر معه صلى الله عليه وسلم، وقال قتادة: رفع الله ذكرة في الدنيا والآخرة فليس خطيب ولا متشهد ولا صاحب صلاة إلا ينادى فيقول : أشهد أن لا اله الا الله وأشهد أن محمدا رسول الله وقال مجاهد : ورفعنا لك ذكرك، يعنى بالتأذين قال حسان مشيراً إلى هذا المعنى :

### قال الشيخ رحمه اللسه:

وجميع الدين داخل في الشهادتين إذ مضمونهما أن لا نعبد الا الله وأن نطيع رسوله ، والدين كله داخل في هذا في عبادة الله بطاعة الله وطاعة رسوله وكل ما يجب أو يستحب داخل في طاعة الله ورسوله •

### س ١٩ \_ ما الحكمة في الجمع له صلى الله عليه وسلم بين وصفى العبودية والرسالة ؟

ج \_ لأنهما أعلى ما يوصف به العبد ، والرسول صلى الله عليه وسلم أكمل الخلق فيهما ، وفيه التنبيه للرد على الذين رفعوه فوق منزلته كالبوصيري وأشباهه والذين نبدوا ما جاء به وراء ظهورهم واعتمدوا على الآراء التي تخالف ما جاء به صلى الله عليه وسلم كالجهمية والمعتزلة .

### س ٢٠ ـ ما حق اللــه ، وما حق الرســول وما الحق الشترك الذي لله ولرسوله ؟

ج - أما حق الله: فهو عبادته وحده لا شريك له، فأنواع العبادة التي أمر الله بها كلها له وحده وذلك كالصلاة ، والحج والذبح ، والسجود ، والتوكل ، والرغبة ، والرهبة ، والاستعانة ، والاستعانة ، والاستعانة ، والاستعانة ، والاستعانة ، والتسبيح ، والتهليل ، والتكبير، والانابة والتقى ، وحق الرسول صلى الله عليه وسلم تعزيره ، وتوقيره وتبجيله ، قال تعالى « وتعزروه وتوقروه » .

والحق المسترك هو الايمان والتصديق والحب ، قال ابن القيم ــ رجمه الله : و ١٥٥٠ .

َبُ رُبُّ والرســولُ فَعُبْدُهُ ﴿ رَبُّ وَالرســولُ فَعُبْدُهُ ۗ وَالرَّبُ وَالرَّبُ الْكَا إِلَــهُ ثَانِ

فلذاك لم نعبده م سُا حُقْسانِ القر بان لاة وذبح ذي وكــذا التوكلُ و خشية الرعمن العبادة وآسيتكاذ الوكنكان السديان يًا أُولِي العِرْفُسِانِ ومُنْ هُمْ آلهُ صلى اللهُ عليه وسلم ؟ ج ـ ثناء الله على رسوله صلى الله عليه وسلم في الملأ الأعلا وآل الشخص هم المنتسبون اليه الذين تجمعهم به صلة وثيقة من قرابة ، ونحوها • وآله صلى الله عليه وسلم أحسن ما قيل في ذلك أنهم أتباعه على دينه الى يوم القيامة كما قيل :

آلُ النبي همكوّا أَنْسُاعُ مِلْتُهِ وَمِن عُرْبِ وَمِن عُرْبِ وَمِن عُرْبِ وَمِن عُرْبِ وَمِن عُرْبِ وَمِن عُرب لو لم يكن آليه إلا قرابتك من المعارفي أبي لهبر رصلي المُصْلِى عسلى الطاغي أبي لهبر والصحابي كل من لقيه صلى الله عليه وسلم مؤمِنًا ، ومات

على ذلك . , س ــ ٢٢ ما معنى قوله : وسلم تُسْلِيمًا مَزِيدًا ؟ ولم جمع المُصنِّفُ بَيْنُ الصَّلاةِ والسلام ؟

ج \_ السلام أسم مصدر بمعنى طلب له السلامة مما يكره والسلام من أسمائه تعالى ، ومعناه السالم من كل عيب ونقص قال ابن القيم \_ رحمه الله \_ :

وهو السلام على الحقيقة سالم من كل تمثيل ومن نقصان وأما جمع المصنف لهما فالظاهر والله أعلم أنه اتباعا للآية «يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلمو تسليما » ولو اقتصر على أحدهما حار بلا كراهة •

ج معناها : مهما يكن من شي ويؤتى بها للانتقال من أسلوب الى أسلوب بعد البسملة والحمدلة والصلاة والسلام على الرسول صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه ، ويستحب الاتيان بها في الخطب والمكاتبات ، لأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يأتي بها في خطب ومكاتباته للملوك وغيرهم ، واختلف في أول من نطق بها كما أشار إلى ذلك الميداني :

رر وه و المهر المور المرار المرار المرار المرار المرار المور المور المور المور المرار المرار

س ٢٤ - إلى أي شيء أشار المُنفِفُ في قوله: فهُذا اعتقادُ الفِرقة الناجية ؟

ج \_ الى ما تضمنته العقيدة ان كان قد الفها و إلا فإلى ما تصوره في الذهن مما سيصنفه من العقائد الإيمانية · أُنَّ

س ٢٥ \_ ما مُعنى الاعتقاد؟

ج \_ مصدر اعتقد وهو يطلق على التصديق مطلقا ، وعلى ما يعتقده الانسان من أمور الدين بمعنى عقد عليه الضمير والقلب ودان الله به ٠

رر س ٢٦ ـ من هي الفرقة الناجية ومن أين أُخِذ وصُفهكا

ج ـ هم أهل السنة والجماعة ، وأخذ وصفها بأنها ناجية من قوله صلى الله عليه وسلم «ستفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار الا واحدة ، ومن قوله صلى الله عليه وسلم « لا تزال طائفة من أمتي عـلى الحـق منصورة لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى تقـوم الساعة » قال السفاريني ـ رحمه الله ب : مراحمه الله ب الخبر مراحمه الله ب المراحم الله ب الله ب الله ب الله ب الله ب الله ب المراحم الله ب الله ب المراحم الله ب المراحم الله ب الله ب الله ب الله ب المراحم الله ب المراحم الله ب الله

إعلم مسديت أنه جساء الخبر البشسر عن النبي المقتفى خير البشسر بأن ذي الأمة سسوف تفترق بأن ذي الأمة سسوف تفتر اعتقاداً والمحق ما كان في نهج النبي المصطفى ما كان في نهج النبي المصطفى من غير زيغ وجفسا

وليس هذا النص جزم يعتبر الله الأثر في أهل الأثر في أهل الأثر المستة

س ٢٧ ـ ما هِيُ السُّنَةُ ؟ ومَن هُمْ أَهلُها ؟ ولِلَّاذَا نُسِبُوا اليها ؟

ج \_ هي لغة: الطريقة ، وشرعا: أقوال النبي صلى الله عليه وسلم وأفعاله واقراراته ، وأهلها هم المتبعون لها نسبوا إليها لتمسكهم بها وانتسابهم إليها دون الطرق الأخرى .

س ٢٨ ـ ما الرادُ بالجُمَاعُـة ? وما الدُّلِيُّلُ على لَزُوْمُهَا ?

ج \_ الجماعة في الأصل القوم المجتمعون ، والمراد بهم هنا سلف الأمة من الصحابة ، والتابعين الذين اجتمعوا على الحق الصريح من كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، ومن تبعهم باحسان إلى يوم القيامة فهو منهم ، وقد تكاثرت الأدلة في الحث على لزومها فروى الترميذي عن ابن عباس \_ رضى الله عنهما \_ مرفوعا : «أن يد الله مع الجماعة » وعن أبي ذر \_ رضى الله عنه \_ مرفوعا : «عليكم بالجماعة ان الله لم يجمع أمتي الا على هدى » ، وعن أبي ذر \_ رضى الله عنه \_ مرفاعا ، « من فارق الجماعة شبرا فقد خلع ربقة الاسلام من

٣ ـ الايمـانُ باللهِ والملائكةِ والكتبِ والرسلِ والبعثِ والقــدِ

ر س ٢٩ ـ ما هُو الايمانُ بالله الذي هُوُ الركنُ الأولُ مِن أركان الايمان ؟

ج \_ هو الاعتقاد الجازم بأن الله رب كل شيء ، ومليكه ،

وأنه الخالق ، الرازق ، المحي ، المميت، وأنه المستحق لان يفرد بالعبادة ، والذل والخضوع ، وجميع أنواع العبادة ، وأنه المتصف بصفات الكمال المنزه عن كل عيب ونقص .

س ٣٠ ـ ما هُو الايمان بالملائكة الذي هو الركن الثاني من أركانِ الايمان ؟

ج \_ هو التصديق الجازم بأن لله ملائكة موجودين مخلوقين من بور، وأنهم كما وصفهم الله عباد مكرمون يسبعون الليل والنهار لا يفترون ، وأنهم لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ، وأنهم قائمون بوظائفهم التي أمرهم الله بالقيام بها .

س ٣١ \_ هل يكفى الايمان باللائكة اجمالاً؟

ج \_ أما من ورد تعيينه باسمــه المخصوص كجبريل ، وميكائيل ، واسرافيل ، ورضوان ، ومالك ، ومن ورد تعيين نوعـه المخصوص كحملة العرش ، والحفظة ، والكتبة فيجب الايمان بهم على التفصيل ، وأما البقية فيجب الايمـان بهم اجمالا والله أعلم بعددهم لا يحصى عددهم الا هو .

س ٣٢ ــ ما هُو الايمانُ بَكُتُبُ الله الذي هُو الركْنُ الثالثُ مِن أَرْكَانِ الايمـــان ؟

ج \_ هو التصديق الجازم بأن لله كتبا أنزلها على أنبيائه ورسله ، وهي من كلام حقيقة ، وأنها نور وهدى وأن ما تضمنته حق وصدق ، ولا يعلم عددها الا الله ، وأنه يجب الايمان بها جملة الا ما ورد منهام فصلا كالتوراة والانجيل والقرآن والزبور على التفصيل ويجب مع الايمان بالقرآن وأنه منزل رمن عند الله الايمان بأن الله تكلم به حقيقة كما تكلم بالكتب المنزلة على أنبيائه ورسله ، وأنه المخصوص بمزية الحفظ من التبديل والتغيير والتحريف قال تعالى «إنا نحن نزلنا الذكر

وانا له لحافظون » وقال تعالى « لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد » •

س ٣٣ ـ ما هُوُ الايمانُ برُسُلِ اللهِ الذي هُوَ الركنُالرابعُ رمن أركانِ الايمــان ؟

ج - هو التصديق الجازم بأن لله رسلا أرسلهم لارشاد الخلق في معاشهم ومعادهم اقتضت حكمة اللطيف الخبير أن لا يهمل خلقه بل أرسل اليهم رسلا مبشرين ومنذرين ، فيجب علينا الايمان بمن سمى الله منهم في كتابه على التفصيل ، والايمان جملة بأن لله رسلا غيرهم وأنبياء لا يحصى عددهم الا والايمان جملة بأن لله رسلا غيرهم وأنبياء لا يحصى عددهم الا ولا يعلم أسماءهم إلا هو جل وعلا ، قال تعالى « ورسلا قد قصصناهم عليك من قبل ورسلا لم نقصصهم عليك » .

س ٣٤ - كُمْ عُلُدُ الأنبياءِ والرُسُلِ المذكورينُ في القُرآنِ ؟

ج - عددهم خمسة وعشرون وهم: آدم، نوح، ادريس، صالح، ابراهيم، هود، لوط، يونس، اسماعيل، اسجاق، يعقوب، يوسف، أيوب، شعيب، موسى، هارون، اليسع، ذو الكفل، داود، زكريا، سليمان، الياس، يحيى، عيسى، محمد، صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، قال الله تعالى: وتلك حجتنا آتيناها ابراهيم على قومه نرفع درجات من نشأ إن ربّك حكيم عليم، ووهبنا له اسعق ويعقوب كلا هدينا من قبل ومن ذريته داود وسليمان وأيوب ويوسف وموسى وهسروان وكذلك نجزي المحسنين، وزكريا ويحيى وعيسى والياس كل من الصالحين، واسماعيل واليسع

وقال الشاعر : في تِلْكُ حُجَّتنَا مِنْهُمْ ثَمَانِكَةً مِنْ بُعْدِ عُشْرِ وَيْبَقَى سَبِعَةً وَهُمْ إدريس هود شعيب صالح وكذار رر و وه الموا ذو الكفل آدم بالمختار قد ختموا س ٣٥ ــ ما موضوع الرسالة ، وما هي العكمة في إرسال

الرَّسُلِ إِلَى الْخَلْقِ ؟

ج \_ موضوعها التبشير والانذار قال تعالى «رسلا مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل » والحكمة في ذلك دعوة أممهم إلى عبادة الله وحده ، قال تعالى « ولقـــد بعثنافي كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت فمنهم من هدى الله \_ الآبة »

س ٣٦ ــ مُنَّ هُمَّ أُولُوا الغزمِ ؟ اذْكُرُهُم بِوَضُوحٍ ؟

ج ـ هم المذكورون في سورة الشوري، وفي سورة الأحزاب قال الله تعالى : « شرع لكم من الدين ما وصى به نوحاً والذي أوحينا اليكَ وما وصينا به ابراهيّم وموسّى وعيسّي » الآية ، وقال تعالى : «واذ أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوخ وَابِرَاهَيْمُ وَمُوسَى وَعَيْسَى بِنَ مُرْيَمٌ » ·

وقد نظم أسماءهم بعضهم محمد ابراهیم موسی فعيسى فنوح هم أولوا العسرم فافهم س ٣٧ ـ ما الواجِبُ عَلَيْنُكَ نَعُو الرُسُلِ عليهم أَفْضَلُ الصلاة والسلام؟

ج ُــ يجب علينا تصديقهم وبأنهم بلغوا جميع ما أرسلوا به على ما أمروا به ، وبينوه بيَّانا واضحا شافيا كَّافيا لا يسمّ أحدا ممن أرسلوا اليه جهله • ولا يحل خلافه ، قال تعمالي : « من يطع الرسول فقد أطاع الله » وقال تعالى : « آمن الرسول بما أنزل اليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله » الآية ، وقال سبحانه «قولوا آمنا باللهوما أنزل الينا وما أنزل الى ابراهيم واسماعيل واسحق ويعقوب والآسباط وما أوتى موسى وعيسى وما أوتى النبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون» ويجب علينا الايمان بأنهم معصومون عن الكذب والخيانة ، والكتمان ، وأنهم معصومون من الكبائر ، وأما الصغائر فقد تقع منهم ، والكتاب والسنة يدلان على ذلك ، ولكن لا يقرون عليها بل يوفقون للتوبة منها ، ويجب احترامهم وأن لا يفرق بينهم ، ويجب الاهتداء بهديهم والائتمار بأمرهم والكف عن ما نهوا عنه ، ويجب الاعتقاد ، أنهم أكمل الخلق علما ، وعملا ، وأصدقهم ، وأبرهم ، وأكملهم أخلاقا، وأن الله خصهم بفضائل لا يلحقهم فيها أحد ، وبرأهم من كل خلق رذيل ، ويجب محبتهم وتعظيمهم ، ويحرم الغلو فيهم ورفعهم فسوق منزلتهم التي أنزلهم الله إياها ،

س ٣٨ ـ ما الآشياءُ التي تُجُوْزُ على الرُسُلِ عليهم أَفْضُلُ الصلارَ والسلام ؟

ج\_ يجوز في حقهم شرعا وعقلا النوم ، والنكاح ، والأكل، والجلوس ، والمشي ، والضحك ، وسائر الأعراض البشرية التي لا تؤدي الى نقص في مراتبهم العلية ، فهم بشر يعتريهم ما يعتري سائر أفراده فيما لا علاقة له بتبليغ الأحكام وتمتد إليهم أيدي الظلمة وينالهم الاضطهاد والأذى وقد يقتل الأنبياء بغير حق ، ومن أذلة ما ذكرنا أولا قوله تعالى : « وما أرسلنا قبلك من المرسلين إلا أنهم ليأكلون الطعمام ويمشون في الأسواق» ، وقال عز وجل « ما المسيح ابن مريم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل وأمه صديقة كانا يأكلان الطعام » •

وقال صلى الله عليه وسلم « ولكني أصلي وأنام ، وأصوم وأفطر ، وأتروج النساء » وكان صلى الله عليه وسلم يمرض

ويتألم ويشتكي ، وكان يصيبه الحر والبرد والجوع والعطش والغضب والضجر والتعب ، ونحو ذلك مما لا نقص عليه فيه ، ربر س ٣٩ ـ ما الدليل على صِدْقِ الرسلِ والأنبياء وبأي شيء ما الدليل على صِدْقِ الرسلِ والأنبياء وبأي شيء ما الله ؟

ج \_ أما الأدلة على صدقهم فكثيرة ، أعظمها شهادة الله لهم بأنهم صادقون قال الله تعالى : « والذي جاء بالصدق وصدق به أولئك هم المتقون » وقال عز شانه عن إسماعيل عليه السلام « إنه كان صادق الوعد وكان رسولا نبيا » وقال تعالى عن ابراهيم عليه السلام « واذكر في الكتاب ابراهيم إنه كان صديقا نبيا » ، وإلى غير ذلك من الأدلة فهم أصدق الخلق على الاطلاق عليهم أفضل الصلاة والسلام ، وأيدهم الله على اللطلاق عليهم أفضل الصلاة والسلام ، وأيدهم الله بالمعجزات الدالة على صدقهم في دعواهم الرسالة ، والمعجزة هي ما يجريه الله على أيدي الرسل والأنبياءمنخوارق العادات التي يتحدون بها العباد ويخبرون عن الله لتصديق ما بعثهم التي يتحدون بها العباد ويخبرون عن الله لتصديق ما بعثهم التي يتحدون بها العباد ويخبرون عن الله لتصديق ما بعثهم التي المها العباد ويخبرون عن الله لتصديق ما بعثهم التي

فمن معجزات نبينا صملى الله عليه وسلم القرآن العظيم الذي أعجز الورى كلهم ، ومثل انشقاق القمر ، وحراسة السماء بالشهب ، ومعراجه إلى السماء سحدة المنتهى إلى مستوى سمع فيه صريف الأقلام ، وكفاية الله أعداه ، وعصمته من الناس ، واجابة دعائه ، واعلامه بالمغيبات الماضية والمستقبلة ، وتأثيره في تكثير الطعام والشراب إلى غير ذلك من الدلالات الباهرة ، وكما أيد الله موسى بالآيات البينات قال تعالى : « ولقد آتينا موسى تسع آيات بينات » وكما أيد الله سائر رسله مع انضمام ذلك إلى أحوالهم الجليلة وأحلاقهم الفاضلة الجميلة من سلامة الفطرة ، والمخفاف ، والكرم ، والشجاعة والعدل ، والنصح والمروءة ، إلى غير ذلك من الأدلة والشجاعة والعدل ، والنصح والمروءة ، إلى غير ذلك من الأدلة والمناها أن ما جاؤا به حق وصدق لامرية فيه ،

س ٤٠ ـ ما حاصل ما ذكر الشيخ رحمه الله في البات الواسطة بين الله وبين عباده ؟

ج ـ حاصل جوابه أنها على قسمين واسطة من تمام الدين والايمان اثباتها وهي أن الرسول صلى الله عليه وسلم وغيره من الرسل وسائط بين الله وبين عباده في تبليغ دينه وشرعه: والقسم الثاني واسطة شركية وهي التقرب إلى أحد من الخلق ليقربه إلى الله وليجلب له المنافع التي لا يقدر عليها إلا الله أو يدفع عنه المضار فهذا النوع من الشرك الأكبر السذي لا يغفره الله فالخلق مضطرون إلى وساطة الرسل في تبليغ الدين وليس بهم حاجة إلى وساطة أحد في طلب الحوائج من الله فليس بين العبد وبين الله حجاب ولا واسطة .

# س ٤١ ــ ما هُوُ البعثُ وما دُلِيْلُهُ مِن القُرآنِ ؟

ج - هو لغبة التحريك والأثارة وشرعاً اعادة الأبدان وادخال الأرواح فيها فيخرجون من الأجداث أحياء مهطعين إلى الداع كما ذكر الله تعالى: «خشعا أبصارهم يخرجون من الأجداث » الآية ، وقال تعالى: «يوم يخرجون من الأجسدات سراعا كأنهم إلى نصب يوفضون » الآية «ونفخ في الصور فإذا هم من الأجداث إلى ربهم ينسلون » الأية ، وقال: «فانما هي زجرة واحدة فإذا هم بالساهرة » وقال تعالى: «منها خلقناكم

وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم تارة أخرى » « ثم نفخ فيه أخرى فاذا هم قيام ينظرون » « ألا يظن أولئك أنهم مبعو ثون ليوم عظيم يوم يقوم الناس لرب العالمين » •

س ٤٢ \_ مَا هُوُ الدِّلِيْلُ مِن السنة ؟

ج \_ الأدلة من السنة أكثر من أن تحصر منها قوله صلى الله عليه وسلم للعاص بن واثل وقــد جاء بعظم قديم ففتته بيده وقال: يا محمد يحي الله هــذا بعدما أرم ؟ قال: «نعم يبعث الله هـذا ثم يميتك ثم يحييك ثم يدخلك نار جهنم » • فنزلت هذه الآية «أو لم ير الانسان أنا خلقناه من نطفة فاذا هو خصيم مبين وضرب لنا مثلا ونسي خلقه » الآية •

س ٤٣ ـ ما حُكْم الايمانِ بِهِ ، وَمَا حُكُمُ انكارِهِ ، وما هـو الدليل على ذلك ؟

ج ـ الايمان به واجب لا تقدم من الأدلة من الكتاب والسنة وأما أنكاره فكفر ناقل عن الملة الاسلامية ، قال تعالى : « زعم الذين كفروا أن لن يبعثوا قل بلى وربي لتعثن » الآية ، وقوله عز وجل « ويُسُّتُنُو نَكُ أحق هو قل اي وربي انه لحق وما أنتم بمعجزين » وقوله : « وقال الذين كفروا لا تأتينا الساعة قل بلى وربي لتأتينكم» الآية ، والآيات المتقدمة دليل على ذلك لأن إنكاره تكذيب لله ورسوله •

قال ابن القيم - رحمه الله -: إيمُاننا بالله تُمْ بِكُتبِهِ وبرُسُهِ وقيامُهُ الأبدانِ وبجنه وهُمُ المُلائِكةُ الأولى مرسَّلُهُ لصَالِح الأبدانِ همْ رسَّلُهُ لصَالِح الأبدانِ هذي أصول الدين حقاً لا أصو لا أصول الدين حقاً لا أصو لا الخمس للقاضي هو الهمدانِ

#### ٤ \_ حــد التوحيد

# س ٤٤ ـ ماحـدُ التَّوْجِيد ؟

ح ـ هو علم العبد واعترافه واعتقاده وايمانه بتفرد الرب بكل صفة كمال وتوحيده في ذلك واعتقاده أنه لا شريك له في كماله وأنه ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين •

/ , س ه ٤ ـ ما هِيُ أقسامُ التوحيدِ عند من يَجْعَلُهُ اللهُ اللهُ اللهُ السامِ ؟

ج \_ توحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات وتوحيد الألو هنة ·

# س ٤٦ ـ ما هو توجيد الربوية ؟

ج ـ هو اعتقاد العبد أن الله هو الرب المتفرد بالخلق والرزق والتدبير الذي ربى جميع الخلق بالنعم ، وربى خواص خلقه وهم الأنبياء وأتباعهم بالعقائد الصحيحة ، والأخهال الجميلة ، والعلوم النافعة ، والأعمال الصالحة .

## س ٤٧ ـ ما هو تُوْحِيدُ الأسماءِ والصِفات ؟

ج ـ هو اعتقاد انفراد الله بالكمال المطلق من جميع الوجوه بنعوت العظمة والجلال والجمال ، وذلك باثبات ما أثبته له رسوله صلى الله عليه وسلم من الأسماء والصفات ومعانيها وأحكامها الواردة بالكتابوالسنة

# س ٤٨ ـ ما هُو تُوْحِيْدُ الأَلُوهِيَّة ؟

ج \_ هو العلم والاعتراف بأن الله دو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين وافراده وحده بالعبادة كلها ، واخلاص الدين لله وحـــده .

س ٤٩ ــ أيُّ هَذِهِ الأقسامِ الذي دُعَتَّالِيهِ الرُسُلُ وانْزُلْتُ بهِ الْكُتَبُ؟

ربر المعبر الألوهية ويقال له توحيد العبادة والتوحيد الفعلي وسُمي فعليا لتضميه لأفعال القلوب ، والجسوارج ، الفعلي وسُمي فعليا لتضميه لأفعال القلوب ، والجسوارج ، كالصلاة ، والزكاة ، والحج ، والدليل على أنه الذي دعت اليه الرسل وأنزلت به الكتب قوله تعالى : « ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله » « وإلى عاد أخاهم هودا قال يا قسوم اعبدوا الله » « وإلى مدين أخاهم شعيبا قال يا قوم اعبدوا الله » « وإبراهيم إذ قال لقومه اعبدوا الله » « إن الحكم إلا لله أمر أن لا تعبدوا إلا إياه » « ولقد أرسلنا نوحا إلى قومه فقال يا قسوم اعبدوا الله » فكل رسول أول ما يقرع به أسماع قومه يقول : « ياقوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره » فهذه دعوة الرسل من أولهم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره » فهذه دعوة الرسل من أولهم نوح إلى آخرهم محمد صلى الله عليه وسلم وعليهم أجمعين ،

س ٥٠ ـ ما أَرْكَانُ تُوجِيدِ العِبَادُةِ ؟ اذْكُرُهَا بِوُضُوح ٠

ج \_ أركانه اثنان : الاخلاص، والصدق ، فالأول: توحيد المراد فلا يزاحمه مراد ، والثاني : توحيد الارادة ببذل الجهد والطاقة في عبادة الله وحده لا شريك ليه ، قال ابن القيم \_ رحمه الله \_ .

هذا وثارني نوعي التوحيث برتو

رُ رُ رُ وَ حَيْدُ الْعِبَادَةِ مِنْكَ لِلرَّحُمْنِ الْعَبَادَةِ مِنْكَ لِلرَّحُمْنِ الْوَلْا سَكُونَ لِغَرْهِ عَبُكَ الْوَلْا فَلَا اللهِ الْمُكَانِ وَلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

\_ 77 \_

 $(\Upsilon - c)$ 

والصِدقُ تُوحيدُ الارَادُةِ وهُو بَذَّ والسّنة المثلى لِسَالِكِهِكَ لَا كَسُكَلاً ولا مُتُوانِ والسنة المثلى رساليهما فتنو ره والسلطان وروسته المثلى السلطان وروسته الطريق الاعظم السلطان فلواجد كن واحيدًا في واحيد والمسلمان أعنى سكيل العق والايمان س ٥١ \_ ما ضِكُ تُوجِيدِ الرُّبُوبِيَّةِ ؟ ج ـ هو أن يجعل لـــه شريك أو يجعل لغيره معه تدبير فالربوبية منه لعباده والتاله من عباده له ٠ س ٥٢ ـ ما ضِدُّ تُوجِيدِ الأَلُوهِيَّةِ ؟ ج ــ أمران / أولا : الاعراض عن محبته تعالى والانا بقرإلية والتوكل علمه ٠ ثانيا: الاشراك به واتخاذ أولياً شَفْعًا مُرَمِن دونه . س ٥٣ ـ ما ضِدُّ تُوجِيدِ الأسماءِ والصفاتِ ؟ ناقض تشبيهه تُوْجَيْدُهُ و كَذَّبُهُ س ٤٥ - أيُ هذه الأقسام مِن أقسامِ التَّوْجِيْدِ، القُولِيُ الاعتقادِيُّ، ولِلَّذَا سُمِّيِّ بَدَلِكَ؟

ج \_ هو توحيدُ الأسماء والصفات الذي يدخل فيه توجيد الربوية وسُبِمّي بدلك لاستماله على أقوال القلوب وهو اعترافها واعتقادُها ، وعلى أقوال اللسان والثناء على الله بتوحيده س هه \_ ما هي أقسامُ التوجيدِ القولِي » وهل بين أنواع التوجيدِ الثلاثة تلازم ؟

ج ــ الأُولُ النفيُّ وهــو ينقســـم إلى قسمين ، الأُول نفي النقائص والعيوب عن الله ، والثاني : نفي التشبيب عن أسمائه وصفاته ، والثاني من أقسام التوحيد القولي الإرثباتي وهو أثبات كل صفة كمال للرحمن وردت في الكتاب والسُّنة • وبين أنواع التوحيد الثلاثة تلازم فتوحيد الربوبية مستلزم لتوحيد الآلهية والعبادة فهو منه كالمقدمة من النتيجة فارنه إذا علم أنه سبحانه هو الرب وحده لا شريك له في ربو بيته كانت العبادة حقه الذي لا ينبغي إلا له وحده فإنه لا يصبح أن يعبد إلا من كان ربا خالقا مالِكا مدّبرًا ، وما دام ذلك له وجِده وجب أن يكُون هو المعبود وحده الذي لا يجوز أن يكون لِأحد معـــه شركة في شيء من صور العبادة كلها ولهذا جرت سُنة القرآن على سوق آيات الربوبية ثم الخلوص منها إلى الدعوة والى توحيد الألوهية فيجعل الأولى برهانا على الثانية كَما في قولُه تعالى : " يا أيها الناس أعبدوا ربكم اللذي خلقكم والدين من قبلكم لعلكم تتقون » الآيتين وكما في قولـــه : « أَمُّنُّ خلقُ السمواتُ والأرض وأنزل من السماء ماءً فأنبتنا به حدائق ذات بهجية ما كان لكم أن تنبتوا شجرها أله مع الله بل هم قوم يعدلون،، الآيات الثلاثوأما توحيد الالهية فهو متضمن لتوحيد الربوبية ومعنى كونه متضمنا له أن توحيد الربوبيسة داخل في ضمن توحيد الالهية فإن من عبد الله وحده ولم يشرك به شيئا لابد أنَّ يَكُونَ قَدْ اعْتَقَدُ أَنَّ اللَّهُ هُو رَبِّهُ وَمَالَكُهُ الَّذِي لَا رَبِّ لَهُ غَيْرُهُ ولا مالك له سواه فهو يعبده لاعتقاده أن أمره كله بيده وأنه هو الذي يملك ضره و نفعه وأن كل ما يَدُّعَى مِن دو نه فهو لا يملك لعابديه ضرا ولا نفعا ولا موتا ولا حياة ولا نشورا ٠

وأما توحيد الأسماء والصفات العليا وأنه شامل للنوعين فهو يقوم على إفراد الله سبحانه بكل ما له رمن الأسماء الحسنى والصفات العليا التي لا تنبغي إلا له ومِن جملتها كونه ربا

واحدا لا شريك له في ربوبيته وكونه إلها واحداً لا شريك له في الالهية فاسم الرب لا ينصرف إلا إليه عند الاطلاق فله وحده الربوبية المطلقة الشاملة لجميع خلقه وكذلك اسم الجللة (الله) لا يطلق إلا عليه وحده فهو ذو الألوهية على جميع خلقه ليس لهم إله غيره .

فهذه الأنواع الثلاثة متكافلة متلازمة يكتمل بعضها ببعض ولا ينفع أحدها بدون الآخرين فكما لا ينفع توحيد الربوبية بدون توحيد اللهية فكذلك لا يصح توحيد الهيدة بدون توحيد الربوبية فإن من عبد الله وحده ولم يشرك به شيئا في عبادته ولكنه اعتقد مع ذلك أن لغيره تأثيرًا في شيء أو قدرة على مالا يقدر عليه إلا الله أو أنه يملك ضر العباد أو تفعهم ونحو ذلك فهذا لا تصح عبادته فإن أساسها الايمان بالله ربًا له شئون الربوبية كلها وكذلك من وحدد الله في ربوبيته والهيته لكنه ألحد في أسمائه فلم يُثبتُ له ما دلت عليه تلك والهيته لكنه ألحد في أسمائه فلم يُثبتُ له ما دلت عليه تلك توحيده في الربوبية والالهية فلا يكمل لأخيره مثل صفته لم يُنفعه توحيده في الربوبية والالهية فلا يكمل لأخير توحيده إلا باجتماع أنواع التوحيد الثلاثة.

س ٥٦ - إلى كم ينقسم ما ينزه عنه الله وما ضابط كلِّ رَفْسُم ؟ وَسُمْ ؟

ج \_ إلى قسمين: متصل ومنفصل، وضابط المتصل، نفي ما يناقض ما وصف به نفسه أو وصفه به رسول الله صلى الله عليه وسلم من كل ما يضاد الصفات الكاملة، وضابط المنفصل تنزيه الله عن أن يشاركه أحد من الخلق في شيء من خصائصه التي لا تكون رلغيره .

س ٥٧ ــ ما مِثَالُ الْتُصِلِ مِمَّا يُنزَّهُ عنه الله ؟

مج \_ النومُ والاعياءُ والتعبُواللغوبُ والموتُ والجهلُوالظلمُ المنه والجهلُوالظلمُ الله عنه الله \_ : منه الله \_ : وبروكلِ ذِي نقصانِ ر. الأكوان ره و ره الخلق اهمالاً سندي ادِ تنسانِ ادِر ديانِ إِذْنِ اللَّهِ وَالْوَلَىٰ مُمِنَّ الذَّلِّ قَالِ إِبْنِ الْقُ سُكُنْ الشَّرِيْكِ مُعَ الظَّهِيْرِ مُعُ

وكذاك سُلْبُ الروج والولد الذي و مُنْكَبُّوا إليهُ عَكَابِدُوا الصُلْبَانِ وَكذَاكَ نَفِي الكَفْوِ أَيْضًا والسَولِي. و وكذاك نَفِي الكَفْوِ أَيْضًا والسَولِي. يَ لِنَا سِنُوى الرَّحمنِ ذِي الغُفْرَانِ س ٥٠ \_ بِمَاذَا يُوصِفُ اللهُ جُلَّ وُعَلاً؟ ج ــ بما وصفٌ به نفسه في كتابه العزيز وبما وصف رسبوله صلى الله عليه وسلم رمن غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تكييف ولا تمثيل ولا تشبيه قال بعضهم: فما أثبت الباري تعسالي النفسية الباري و المسلطفي نبيريت و لا نتوقف ا بلا کیف ومثل راز بنیا ر ومن غیر تعطیل ولسنا نحسر ف هُ رُبِّنَا بِصِفَاتِنَا مُ لَانَ الشَّنَاسِيةِ عَالِيدُ الأُوثَانِ رَهُ لِمِنْ الشَّنَاسِيةِ عَالِيدُ الأُوثَانِ كسالاً ولا تخليه مِن أوْصُلُسافِهِ إِنَّ الْمُعْظِّلُ عِيكًا بِدُ الْبَهْتُكُانِ مُن شبه الله العظيم بخ فَهُنُو الكُفُورُ وَلَيْشُ ذَا إِيمِان س ٦٠ \_ ما هُو التَّعْرِيفُ ، وإلى كُمْ يُنْقسِمْ ؟ ج ـ هو التغيير والتبديل ، واصطلاحـــا تغيير الفـــاظ الأسماء العسنى والصفات العلى ومعانيهما وهــو ينقسم إلى قسمين : تحريف لفظ و تحريف معنى · س ٦٦ \_ أُوْجِدُ مِثَالًا لِتُعْرِيْفِ اللفظرِ والمُعْنَى ؟

ج مثاله قول الجهمية في قوله تعالى : «استوى» استولى بزيادة اللام ، ومثل قول اليهود : حنطة ، لما قيل لهم «قولوا : حطة » ، وكقول بعض المبتدعة بنصب الجلالة في قوله تعالى «وكلم الله موسى تكليما » ، وقوله : «وجاء أمر ربك » ونحو ذاك ،

. م ٦٢ - أوجد مِثَالاً لِتَحْرُيْفِ اللَّهْنَى ؟

ج \_ مثاله تفسير بعض ألمبتدعة الغضب بارادة الانتقام، وكقولهم مُعْنَى الرحمة ارادة الانعام وكقولهم بإن المراد باليدين النعمة أو القدرة ، وكتفسير بعض المبتدعة التكليم بالتجريح

أَمْرِ اللهِ الله

س ٦٣ .. ما هُو التُعطِيلُ وما الْدُادُ بِهِ هُنا ؟

ار قيامها بداته تعالى . س ٦٤ ـ ما هي أنواع التعطيل ؟ اذكرها بوضوح .

ج \_ أولا: تعطيل الله جل وعلا من كماله المقدس ، وذلك بتعطيل أسمائه وصفاته كتعطيل الجهمية والمعتزلة ومن نحا

ثانيا: تعطيل مُعَامَلُتُهِ بِتُرَكِّرُ عِبَادُتِهِ أَوْ عِبَادُةٍ غَيْرُهُ مُعَهُ ٠

ثالثا: تعطيل المصنوع من صانعه كتعطيل الفلاسفة الدين زعموا قِدَمُ هذه المخلوقات وأنها تَنْصَرُفُ بطبيعتها فهذا رمن أبطل وأمحل المحال إذ لا يمكن وجود ذات بدون صفات س ما ما الفرق بين التعريف والتعطيل ؟

ج ـ التعطيل: نفي للمعنى الحق الذي دل عليه الكتاب والسنة ، وأما التحريف فهو تفسير النصوص بالمعاني الباطلة التي لا تدل عليها ، والنسبة بينهما العموم والخصوص المطلق فان التعطيل أعم مطلقا من التحريف بمعنى أنه كلما وجهد التعطيل دون العكس ، وبذلك يوجدان معلف فيمن أثبت المعنى الباطل و نفي المعنى الحق ويوجهد التعطيل بدون التحريف فيمن نفى الصفات الواردة في الكتاب والسنة وزعم أن ظاهرها غير مراد ، ولكنه لم يعين لها معنى آخر وهو

ما يسمونه بالتفويض : ( ) مقالة التعطيل ، ومَنْ قال به رس ٦٦ \_ مِن أَيْنَ أَخُدُ أَصْلُ مَقَالَة التعطيل ، ومَنْ قال به أول مُرَّة في الاسلام وما فائدة ذكر الذين أخذت هذه المقالة عنهم ومَّتَى انْتَشَرُتُ مَقَالَة الجهمية ومَن الذي نَشَرُها واذْ رُكُو مَن الذي نَشَرُها واذْ رُكُو مَن الأَمْهِ السَّدِينَ كُثُرُ في كُلامِهم ذم المريسية و تَضُلُلُهُ مَن الأَمْهِ السَّدِينَ كُثُرُ في كُلامِهم ذم المريسية و تضُلُلُهم ؟

جُ أصل مقالة التعطيل للصفات إنما أخد من تلامسدة اليهود ، والمشركين وضلال الصابئين ثم قال الشيخ فإن أول من حفظ عنه أنه قال هذه المقالة في الاسلام الجُعْدُ بن دُرْهُم ، وأخذها عنه الجُهْمُ بن صفوان وأظهرها ، فنسبت مقالة الجهمية إليه ، وقد قيل إن الجُعْدُ أخدُ مقالته عن الأعضم اليهودي وأخدها أبان من طالوت أبن أخت لبيد بن الأعضم اليهودي الساجر الذي سحر النبي صلى الله عليه وسلم ، وكان الجعد هذا فيما قيل من أهل حران وكان فيهم خلق كثير من الصابئة والفلاسفة بقاياً أهل دين النمرود والكنعانيين ، وأخذها أيضا الجهم عن السّمنية بعض فلاسفة الهند وهم الدين يجعدون الجهم عن السّمنية بعض فلاسفة الهند وهم الدين يجعدون الجهم عن السّمنية بعض فلاسفة الهند وهم الدين يجعدون

من العلوم ما سوى الحسيات · فهذه أسانيد الجهم ترجع إلى اليهود والنصارى والصابئين والمشركينوالفلاسفة الضالين ·

وانتشرت مقالة الجهمية في حدود المائة الثالثة بسبب بشر بن غياث المريسي وطبقته ومن العلمك المخطئين لبشر المريسي وطبقته مثل مالك وسنفيان بن عيينة وابن المبارك وأبى يوسف وأحمد والشافعي واسحاق والفضيل بن عياض وبشر الحافي وغيرهم والرياس والمدالي والمد

ر الحافي وغيرهم . ر ر الحقد ، ومن الذي قتل الجهم ؟ س ٦٧ - من الذي قتل الجهم ؟

ج - أما الذي قتل الجعد بن درهم فخالد بن عبد الله القسرى وكان قتله له بعد استشارة علماء زمانه خطب يوم الأضحى فقال : أيها الناس ضحوا تقبل الله ضحاياكم فاني مضحى بالجعد بن درهم انه زعم أن الله لم يتخذ ابراهيم خليلا ولم يكلم موسى تكليما ثم نزل فذبحه ، وذلك في أوائل المائة الثانية .

قال ابن القيم \_ رحمه الله تعالى \_:
ولأجل ذا ضعى بجعت خالد الـ
قسري يوم ذبائح القربان قسري يوم ذبائح القربان إذ قسال ابراهيم ليش خليشه رايس الكليم السدان شكر الضعية كل صاحب سنة رأيس قسر بان

وأما الجهم بن صفوان فقتله سُلم بن أَحوزُ أمير خراسُان : س ٦٨ ــ ما هُو التَّكْيِيْفُ وما هو التَّهْرِيْلُ؟ وقسِم مايعتاجُ ال تقديد ...

لى تقسيم •

ج \_ التكييف تعيين الكنه يقال كيف الشيء أي جعل لـــه كيفية معلومة : وأما التمثيل فهو التشبيه وهـو ينقسم الى قسمين :

الأول: تشبيه المخلوق بالخالق وذلك كتشبيه النصارى المسيح بن مريم بالله وكتشبيه اليهود عزيرا بالله وكتشبيه المشركين أصنامهم بالله •

التاني كتشبيه المشبهة الدين يشبهون الله بخلقه فيقولون له وجه كوجه المخلوق ، ويد كيد المخلوق ، وسمع كسمع المخلوق ، ونحو ذلك تعالى الله عن قولهم علوا كبيرا ، م س ٢٩ ـ بين ما تعرفه عن معنى قوله تعالى : « ليس كمثله شي وهو السميع البهي ، •

ج ـ المراد بذكر المثل هنا المبالغة في النفي بطريقة الكناية فانه آذا نفي عمن يناسبه كان نفيه عنه أولى كقولهم : مثلك لا يبخل وغيرك لا يجمعود هكذا قيل ، وقيل : إن الكاف زائدة للتأكيد لأنه تعالى لا مثيل له وهو المشهور عند المعربين، وقيل إن " مثل » زائدة قاله تعلب وغيره كما في قوله تعالى : " فيان آمنوا بمثل ما آمنتم به » أي آمنوا بما آمنتم به ، والأول أولى • فإن الكناية باب مسلوك عند العرب ومُهْيَعُ مُأْلُوف لهم قال ابن قتيبة العرب تقيم المثل مقام النفس فتقول مثلي لأ يقال له هذا ، أي أنا لا يقال لي • وقيل المراد بالمثل الصفية وذلك أن « المثل » بمعنى المثل ، والمُثلُ الطِّيفة كقوله تعمالى : « مُثِلُ الجنة » فيكون المعنى ليسمِثلُ صِفة الله سبحانه وتعالى شيء من الصفات ، المعنى ليس يشبهه ولا يماثله شيء من المخلوقات لا في داته ، ولا في صفاته ، ولا في أفعاله، لان أسماءه كلها حسنى ، وصفاته صفات كمال وعظمة ، وأفعاله تعمالي أوجد بها المخلوقات العظيمة من غير مشارك فليس كمثله شيء الكريمة حق فهمهمــــا ، وتدبرها : مشى بهــــا عند اختلاف المختلفين في الصفات على طريقة بيضاء واضحة ويزداد بصيرة إذا تأمل معنى قوله تعالى : ﴿ وَهُو السَّمِيعُ البَّصِيرُ ﴾ فإن هذا الاثبات بعد ذلك النفي للمماثل قد اشتمل على برد اليقين وشفاء الصدور وانثلاج القلوب فبهذه الحجة والبرهان القوي يتحطم كثير من البدع ويرغم بها أنوف طوائف من القاصرين المتكلمين ، والمتكلفين المتأولين ولا سيما اذا ضم اليه قول سيحانه وتعالى «ولا يحيطون به علما » وقوله «وهو السميع البصير » أي وهو سميع لما ينطق به خلقه على اختلاف لغاتهم وتفنن حاجاتهم البصير الذي أحاط بصره بجميع المبصرات فيرى دبيب النملة السوداء في الليلة الظلماء على الصخيرة وسريان الماء في الأغصان

ال بعضهم:

يا مُنْ يُرَى مَدُّ البَعُوضِ جَنَاحُهُا البَهِيْمِ الأَلْيُلِ البَهِيْمِ اللَّيْكِ الْمِلْمِ النَّحُلُلِ وَالْمُنْ عَلَيْ بِتُوبَةِ تَمْحُو بِهِكَ إِنَّ الْمِلْمِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ عَلَيْ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ اللَّهُ الْمُنْ عَلَيْ الْمُنْ الْمُنْ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْمُنْ عِلْمُ اللَّهُ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْ اللْمُنْ عَلِي اللْمُنْ الْمُنْ الْم

س ٧٠ ــ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة ؟ جــ فيها أولا: رد على المسبهة الذين يشبهون الله بخلقه ثانيا: رد عــلى المعطلة وهم الـــــذين ينفون الصفــــات كالجهمية ٠

ثالثاً : رد على المعتزلة و نحوهم ممن يثبتون الأسماء دون الصفات ويقولون سميع بلا سمع و بصير بلا بصر .

رابعا: رد على الأشاعرة الذين يثبتون بعض الصفيات ويؤولون البعض الآخير وهم متناقضون · التي ذكرهيا السفاريني في بيت فقال:

له الحياةُ والكلامُ والبُصُرُ سَمْعُ إِرَادُةً وعِلْمُ واقْتُدُرُ

سادسا: تنزيه الله عن مشابهة خلقه وأن صفاته ليست كصفات خلقه و بل هي صفات لائقة بجلاله وعظمته و

سابعا: تقديم النفي على الأنبات لأن الاول من باب

التخلية والثاني من بأب التحلية ٠

ثامنا: فيها نفي مجمل واثبات مفصل وعلى ضوئها يتمشى

تاسعا: الرد على من زعموا أن السمع والبصر بمعنى العلم عاشرا: فيها دلالة على كثرة صفات كماله و نعوت جلاله وأنها لكثر تها وعظمتها لم يكن فيها مثل والا فلو أريد نفي الصفات لكان العدم المحض أولى بهذا المدح فهذه الأية تدل على اثنات الصفات .

الحادي عشر: فيها دليل لمن فضل السمع على البصر •

ج \_ هذا تفريع على ما تقدم قبله فانهم إذا كانوا يؤمنون بالله على هذا الوجه فلا ينفون عنهذلك ولا يكيفون ولا يمثلون ولا يحرفون الكلم عن مواضعه أي لا يغيرونه ويفسرونه بغير معناه كالذين قال الله عنهم « مِن الذين هادوا يحرفون الكلم عن مواضعه » قال ابن كثير \_ رحمه الله \_ : يتأولونه على غير تأويله ويفسرونه بغير مراد الله قصدا منهم وافتراء قال في شرح الطحاوية : والتحريف على مراتب منه ما يكون كفرا ومنه ما يكون فسقا وقد يكون معصية وقد يكون خطأ ، أ ه .

والمعنى أن أهل السنة رضيوا لربهم ما رضيه لنفسه ورضيه له رسوله صلى الله عليه وسلم فانه سبحانه أعلم بنفسه و بغيره وكذلك رسله فانهم أعلم بالله وأصدق وأنصح

من جميع الخلق وأقدر على البيان والتبليغ وقد بلغوا البلاغ المبين وسار على منهاجهم أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم والتابعون لهم باحسان والخير في اتباعهم وقل بعضهم:

وأما المنحرفون عن طريقة السلف فثلاث طوائف : ١ ــ أهل التخييل ٠ ــ أهل التأويل ٠

٣ \_ أهل التجهيل ٠

فأهل التخييل هم المتفلسقة ومن سلك سبيلهم من متكلم ومتصوف ومتفقة كفانهم يقولون إن ما ذكره الرسول صلى الله عليه وسلم من أمر الأيمان بالله وباليوم الآخر إنما هو تخييلُ للحقائِق لينتفع الجمهور به لا أنه بين به الحقولا هدى به الخلق ولا أوْضُكُ به آلحقائقُ ثم هم على قسمين : منهم كمن يقــول ان الرسول لم يعلم الحقائق على مساهي عليه ويقولون إن مِن المتفلسِفة الالهية من عليمها وكذلك مِن الأشخاص السُّذين يُسْتُمُونَهُمُ الأُولِياءَ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَيُزْعُمُونَ أَنْ مِنَ الْفَلَاسِـفَةِ والأولياء من أهُو أعْلَمُ باللهِ واليومِ الآخِر مِن المرسلين وهـــذا مُقَالُ غُلاَةِ المُلاحِدَةِ مِنَ الفلاسُفَةِ وَالْبَاطِنيَةِ \_ باطنية الشيعـةِ و باطنية رألصوفية \_ ومنهم من يقول بل الرسول علمها لكن لم يُبُيِّنُهُمْ وَإِنهَا تَكُلَّمُ بِمَا يُنَاقِضُهَا وَأَرَادُمِنَ الخُلْقِ فَهُمُ مَا يُنَاقِضُهَا لَانَّ مُصْلِحًا لِللَّهِ الْعُلَقِ فَي هَذُو الاعتقاداتِ التي لا تُطارِبَ الحُقَّ ، ويقولُ هُوَلاَءٌ يُجبُ عَلَى الرَّسول أن يُدَعُو النَّاسَ إِلَى اعتقـــادِ التجسيم مُعُ أنه باطلُّ وإلى اعتقادِ مَعَـُادِ الأبدانُ مَعُ أنه باطلُ ويُخبرُ هُمْ بَأَن أَهِلُ الْجِنَةُ يَأْكُلُونَ وَيَشْرَبُونَ مَعُ أَنْ ذَلِكَ بِاطْلُ قَالُوا رِفْنَهُ مَعُ أَنْ ذَلِكَ بِاطْلُ قَالُوا رِفْنَهُ لَا يُمْكُن دُعُونَ الخلق إلا بهذه البطريقة التي تَتَضَمَّن عَلَيْمُ مُنْ الكذبُ لِصُلْحَةُ الْعِبَادِ فَهِذَا قُولُ هُؤُلَا ۚ فِي نَصُوصِ الاَيْمَانِ بِاللَّهِ واليوم الآخر أمَا الأعمالُ فمنهم مَنْ كُقرَّهَا ومُنهُم مَنْ يُجُّرِيْهِكَا مَدُّا لَكُبُّرِيْهِكَا مَدُّا لَكُبُّرِيْهِكَا مَدَّا المَجْرُى ويقولُ إِنَّمَا يُؤْمَر بهـــا بُعْضَ الناسِ دُوْنَ بُغْض ويؤمر بها العامة دون الخاصة فهذه طريقة الباطنية الملاحدة الاسماعيلية ونعوهم .

وأما أهل التأويل فيقول ون إن النصوص الواردة في الصفات لم يقصد بها الرسول أن يعتقد الناس الباطل ولكن قصد بها معان ولم يُكِن لهم بلك المعاني ولا دُلَّهُم عُليها لكن أراد أن ينظروا ليعرفوا الحق بعقولهم تم يجتهدوافي صرف تلك النصوص عن مدلولها ومقصوده امتحانهم وتكليفهم واتعماب أذهانهم وعقولهم في أن يصرفوا كلامه عن مدلوله ومقتضاه ويعرفوا الحق رمن غير جهته وهسندا قول الجهمية والمتكلمة والمعتزلة وكن دخل معهم في شيء من ذلك ولي المعتزلة وكن دخل معهم في شيء من ذلك والمعتزلة وكن دخل معهم في شيء من دخل معهم في شيء ولي الميء من دخل معهم في شيء من دخل معهم في شيء ولي دخل الميء ولي دخل الميء ولي دخل الميء ولي دخل من دخل معهم في شيء ولي دخل الميء ولي دال الميء ولي دالي دخل الميء ولي دالي

قال الشيخ ـ رحمه الله ـ في الفتوى الحموية : والدي قصدنا الرد في هذه الفتيا عليهم هُمْ هُولًا إذ كان نفورُ الناس عن الأولين مشهور ، يريد أهل التخبيل بخلاف هؤلاء يريد أهل التأويل فانهم تظاهروا بنصر السنة في مواضع كثيرة وهم في الحقيقة لا للاسلام نصروا ولا للفلاسفة كسروا ، وأيضا فقد زعموا أنهم في نفيهم للصفات ينزهون الله عن مشابهة خلقه فحصل تمويه بدعتهم ، قال ابن القيم :

لكنب أبدى المقرالة هكذا في قرال التنزيه للسرحمن وأتى إلى الكفر العربيح فصاغه عبر وروساف ومن عقيكان وكساه فأنواع الجواهر والحلى من لؤلؤ رصاف ومن عقيكان فسراه ثيران السورى فأصابهم كمصاب اخوتهم قديم زمكان فسراه ثيران المورى فأصابهم واحداهما وبحرفة ذا الثان عجلان قد فتنا العباد بصوته واحداهما وبحرفة ذا الثان والناس أكثرهم فأهل ظواهر تبدو لهم ليسوا بأهل معكان فهم القشور وبالقشور قوامهم واللب منه خلاصة الانسان فهم القشور وبالقشور قوامهم أهل الحديث وشيعة القران لم ينج من أقواله طرارا سوى وبراءة المولسود من عمران فتبدؤا منها براءة حيادر وبراءة المولسود من عمران

وأما أهل التجهيل فهم كثير من المنتسبين إلى السنة وأتباع السلف يقولون ان الرسول صلى الله عليه وسلم لم يعرف معاني ما أنزل الله اليه من آيات الصفات ولا جبريل يعرف معاني الآيات ولا السابقون الأولون عرفوا ذلك وكذلك قولهم في أحاديث الصفات إن معناها لا يعلمه إلا الله مع أن الرسول تكلم بها ابتداء و

وطريقتهم في نصوص الصفات إمرار لفظها مع تفويض معناها ومنهم من يتناقض فيقول تجرى على ظاهرها مع أن لها تأويلا يخالفه لا يعلمه إلا الله وهذا ظاهر التناقض إذّ كيف يمكن إجراؤها على ظاهرها مع أن المراد بها خلافه ٠

والشبهة التي استدلوا بها هي قوله تعالى : «وما يعلم تاويله إلا الله » قال الشيخ ـ رحمه الله ـ : وهؤلاء يظنون أنهم اتبعوا قوله تعالى «وما يعلم تأويله إلا الله » فإنه وقف أكثر السلف على قوله تعالى : «وما يعلم تأويله إلا الله »وهو وقف صحيح لكن لم يُفرّقُوا بين مُعنى الـكلام وتفسيره وبين التأويل الذي انفرد الله بعلمه وظنوا أن التأويل المذكور في كلام الله تعالى هو التأويل المذكور في كلام المتأخرين وغلطوا في ذلك فإن التأويل يراد به ثلاثة معان :

المعنى الأولُّ: التأويل في اصطلاح كثير من المتأخرين هو صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح الى الاحتمال المرجوح لدليل مقترن به ٠

والمعنى الثاني: أن التأويل هو تفسير الكلام سواء وافق ظاهره أو لم يوافقه وهذا هو معنى التأويل في اصطلاح جمهور المفسرين •

والمعنى الثالث: أن التأويل هو الحقيقة التي يؤل إليها الكلام وهذا التأويل هو الذي لا يعلمه إلا الله و تأويل الصفات هو الحقيقة التي انفرد الله بعلمها وهو الكيف المجهول الذي قال فيه السلف كما لك وغيره: الاستواء معلوم والكيف مجهول

فالاستواء معلوم يعلم معناه ويفسر ويترجم بلغة أخرى وهو رمن التأويل الذي يعلمه الراسخون في العلم وأما كيفية ذلك الاستواء فهو التأويل الذي لا يعلمه الاالله ، انتهى كلامه باختصار ٠

رر س ٧٢ ـ ما هو الدليل على أن النبي صلى الله عليه وسلم بين الأمته ما يَعِبُ اعتقادُهُ لِلهِ مِن الأسماءِ والصفاتِ وما يَعُوزُ أَ

على الله وما يميع : وما الذي يُحْكُمُ به على مَنْ أَعْرُضَ عن كِتابِ الله وعن سُنَةِ رسولِهِ أَوِ اسْتَهْزَا بِهِمَا أَوْ بِأَحْدِهِما أَوْ بِحُمَلَتِهِماً ؟

ج \_ قال الشيخ تقي الدين : من المحال في العقل والدين : أن يكون السراج المنير الذي أخرج الله به الناس من الظلمات الى النور وأنزل معه الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه ، وأمر الناس أن يردوا ما تنازعوا فيه من أمس دينهم إلى ما بعث به من الكتاب والحكمة ، وهو يدعو إلى الله وإلى سبيله باذنه على بصيرة ، وقد أخبر الله بأنه أكمل له ولأمته دينهم وأتم عليهم نعمته \_ محالاً مع هذا وغيره \_ أن يكون قد ترك باب الايمان بالله والعلم به متلئيسا مُشْتَبها ولم يميز "بين ما يجب لله من الأسماء الحسنى والصفات العليا ، يميز عليه وما يمتنع عليه فإن معرفة هذا أصل المدين وأساس الهداية وأفضل وأوجب مااكتسبته القلوب، وحصتله وأساس الهداية وأفضل وأوجب مااكتسبته القلوب، وحصتله النفوس ، وأدركته العُقول فكيف يكون ذلك الكتاب وذلك الرسول ، وأفضل حلق الله بعد النبيين لم يحكموا هذا الباب المسول ، وأفضل حلق الله بعد النبيين لم يحكموا هذا الباب المتقاداً وقولاً ؟

ومن المحال أيضا: أن يكون النبي صلى الله عليه وسيلم قد عَلَمُ أَمَّتُهُ كُلُّ شيء حتى الخراءة وقال: «تركتكم على المحجّة البيضاء، ليلها كُنهارها، لا يُزيع عنها بُعدي إلا مالك ، وقال فيما صح عنه أيضا «ما بعن الله من نبي إلا كان حقاً عليه أن يُدلُ أ

أمته على خير ما يعلمه لهم وينهاهم عن شر ما يعلمه لهم » وقال أبو ذر: «لقد توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم وما يقلب طائر جناحيه في السماء إلا ذكر لنا منه علما » وقال عمر بن الخطاب «قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم مقاماً • فذكر بدء الخلق حتى دخل أهل الجنة منازلهم • وأهل النار منازلهم حفظ ذلك من حفظه • ونسيك من نسيك » رواه البخاري •

ومحالُ مع تعليمهم كل شى، لهم فيه منفعة في الدين وإن دقت: أن يترك تعليمهم ما يقولونه بالسنتهم ، ويعتقدونه في قلو بهم في ربهم ومعبودهم رب العبالمين الذي معرفته غيباية المعارف وعبادته أشرف المقاصد والوصول اليه غاية المطلب بل هذا خلاصة الدعوة النبوية، وزبدة الرسالة الالهية، فكيف يتوهم من في قلبه أدنى مسكة من ايميان وحكمة أن لا يكون بيان هذا الباب قد وقع رمن الرسول على غاية التمام ، ثم إذا بيان هذا الباب قد وقع رمن المحال : أن يكون خيرُ أمته وافضلُ كان قد وقع ذلك منه فين المحال : أن يكون خيرُ أمته وافضلُ قرونها قصروًا في هذا الباب : زائدين فيه ، أو ناقصين منه ،

ثم مِن المحال أيضا: أن تكون القرون الفاضلة \_ القرن الذي بعث فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ثم الــــذين يلونهم ، كانوا غير عالمين وغير قائلين في هذا الباب بالحق المبين رلأن ضد ذلك: إما عدم العلم والقول ، وإمــا اعتقاد نقيض الحق ، وقول خلاف الصدق ، وكلاهما ممتنع .

ولا شك أن مُن أعرض عن كتاب الله وسنة رسول واعتاض عنهما بالقوانين الوضعية أنه كافر كفر ناقل عن الملة الاسلامية وكذلك من زعم أنه يسعه الخروج عن شريعة محمد صلى الله عليه وسلم كما وسيع الخضر الخروج عن شريعة موسى أو زعم أن هدي غير محمد أفضل من هديه صلى الله عليه وسلم ، أو أو زعم أنه لا يسع الناس في مثل هذه عليه وسلم ، أو أحسن ، أو زعم أنه لا يسع الناس في مثل هذه

العصور الا الخروج عن الشريعة وأنها كانت كافية في الزمان الأول فقط وأما في هذه الأزمنة فالشريعة لا تساير الزمن ولابد من تنظيم قوانين بما يناسب الزمن فلا شك أن هذا الاعتقاد إذا صدر من إنسان فإنه قد استهان بكتاب الله وسنة رسوله صلى الله علية وسلم وتنقصها ولا شك في كفره وخروجه عن الدين •

وكذلك من زعم أنه محتاج للشريعة في الظاهر دون علم الباطن أو في علم الشريعة دون علم الحقيقة أو أن الانسان حر في التُدين وفي أي دين شاء من يهودية أو نصرانية أو غير ذلك أو أن هذو الشرائع غير منسوخة بدين محمد أو استهان بدين الاسلام أو تنقصه أو هزل به أو بشيء من شرائعه أو بمن جاء به وكذلك الحق بعض العلماء الاستهائة بحملته لأحيل حمله فهذه الأمور كلها كفر قال الله تعالى : «قل أبا لله وآياته كنتم تستهزؤن لا تعتذروا قد كفرتم بعد ايمانكم» .

قال ابن القيم:
والله ما خوفي الذنوب فانها
رو للكلم ما خوفي الذنوب فانها الكف و والغف ران لكل سبنيل الكف و والغف ران لكنما أخشى انسلاخ القلب ون تعكيم هكذا الوجي والقرآن ورضًا بآراز الرجال وخرصها لا كان ذاك بمنة المنان في في المنا في وجب التقي ربي باذا وعرف عمل أغرضت عن ذا الوجي طول زمان وعزلت عمل أريد المجلم المنان عمل أريد المجلم المنان عمل الريد المجلم المنان عمل الريد المجلم المنان عمل الريد المجلم المنان عمل الريد المجلم المنان عمل المنان الم

٥ - الأسلمكاءُ العُسْنَى المَّالُ الأسماءِ العُسْنَى س ٧٣ - ما مِثَالُ الأسماءِ العُسْنَى وما مثال آياتِ الصِّفاتِ وأحساديثها ؟

ج مثال الأسماء الحسنى: الله ، الحي ، القيوم ، الملك، القدوس ، السلام ، المسؤمن ، المهيمن ، العزيز ، الجبار ، المكبر ، الغفور ، الرحيم ، الرؤف ، الغني ، الحميد المجيد ، السميع البصير ، العفو الرزاق ، الجليل الجميل، الأول الآخر، الظاهر الباطن ، العليم المحيط ، القوي المتين العظيم

ومثال آیات الصفات قوله تعالی: «رضی الله عنهم»، «بل یداه مبسوطتان»، «الرحمن علی العرش استوی»، «و کلم الله موسی تکلیما»، ویبقی وجه ربك»، «کتب ربکم علی نفسه الرحمة»، «یحبهم ویحبونه»، «غضب الله علیهم» «کره الله انبعاثهم»، «تجری بأعیننا»، «وجاء ربك والملك صفا صفا»، «یعلم ما یلج فی الأرض» •

وأما مثال أحاديث الصفات فمنها قوله صلى الله عليه وسلم ينزل ربنا الى سماء الدنيا ، لكه أشد فرحا بتوبة عبده ، يعجب ربك من الشاب ليست له سبوة ، يضحك الله الى رجلين يقتل أحدهما الآخر كلاهما يدخل الجنة ، عجب ربنا من قنوط عباده الحديث ، وقوله : لا تزال جهنم يلقى فيها وهي تقول هل من مزيد حتى يضع رب العزة فيها رجله ، وفي رواية : عليها قدمه

وفي حديث الشفاعة : يا آدم أنت أبو البشر خلقك الله بيده ، ومثل قوله في الحديث المتفق عليه : أنت موسى اصطفاك الله بكلامه وخط لك الألواح بيده ومثل ما في صحيح مسلم :

وغرس كرامة أوليائه في جنة عدن بيده و ما هي أركانها ؟ سى ٧٤ ــ لِمُ كَانْتُ أَسِماء الله حَسْنَى ، وما هي أركانها ؟ جــ لِدُلالْتُها على أحْسُنِ مُسُكَّى، وأشرف مدلول، وأركانها ثلاثة : الإيمان بالاسم ، وبما دل عليه مِن المُعنى ، وبما تعلق

به رمن الآثار ٠

س ٧٥ ـ أوجد مثالاً يوضح أركان الاسماء العسنى ؟
ج ـ مثال ذلك نؤمن بأنه رُحيم مذا الاسم ، وأنه ذو رحمة مذا المعنى ، وأنه ذو رحمة مذا المعنى ، وأنه ير حمم من يشاء هذا الأثر ، ومثال ثان : قدير ذو قدرة يقدر على كل شيء ، عليم ذو علم يعلم كل شيء ، وهلم

س ٧٦ - هُلُ اسماءُ الله تعالى مِن قبيلُ المعكم وهُلُ الوصْفِيةُ فِيهَا تُنَافِي العِلْمِيَّةُ ؟

ج \_ نعم هي من قبيل المحكم لأن معانيها واضحة في لغية العرب وإنما رالكنه والكيف مما استأثر الله بعلمه • فمعنى الاستواء في اللغة معلوم ، وأما كيفية استواء الله على عرشه فلا يعلمها إلا هو بحل وعلا والوصفية فيها لا تنافي العلمية بخلاف أوصاف العباد وكل أسماء الله دالة على معانيها وكلها

س ٧٧ ـ ما معنى أنْ أسْمَاءُ الله تعالى توقيفية ؟

رررج - معناه أنه لا يُتجاوز بها الواردُ في الكتابُ والسنة فهي تتلقى عن طريق السمع لا بالآراء فلا يُؤصَفُ إلا بما وصف به نفسك أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم ولا يسكم ولا يسكم الا بما سنمى به نفسته أو سنماه به رسوله صلى الله عليه وسلم بما سنمى به نفسته أو سنماء الله رسوله صلى الله عليه وسلم به رسوله عليه الترادف أم مِن قبيل

جُ ۔ هي بالنظر إلى الذات من قبيل المترادف لدلالتها على مسمّى واحد و بالنظر إلى الصفات من قبيل المتباين لأن كُلُّ صفة غير الأخرى . مسفة غير الأخرى .

صفة عير الاحرى . س ٧٩ ـ هِل أَسْماءُ الله مَحْصُورة بعدد معروف ، وهـلُّ في العديث دلالة على حصرها ؟ ج \_ ليست محصورة بعدد معروف وأما الحديث الوارد أن لله تسعا وتسعين اسمًا من أحصاها دخل الجنة فلا يفيد أنها محصورة بالتسعة والتسعين ولزنما غاية ما فيه أن هذه الأسماء موصوفة بأن من أحصاها دخل الجنة نسأل الله حفظها وفهمها ودعاء الله بها .

س ٨٠ ـ ما مُرَاتِبُ إِحصاءِ الأُسْماءِ العُسْنَى ومـا رهي أُقسامُ الدعاء ؟

ج \_ ثلاثة : حفظها ، وفهمها ، ودعاء الله بها دعاء عبادة ودعاء مسألة ، فدعاء المسألة يكون بلسان المقال ودعاء العبادة بلسان الحال والدعاء ثلاثة أقسام أحدها أن تسأل الله تعالى بأسمائه وصفاته .

والثاني أن تسأله بعاجتك وفقرك وذُلِك فتقول أنا العبد الفقير المسكين البائس الذليل المستجير و نحو ذلك ·

ر الثالث: أن تسال حاجتك ولا تذكر واحسدا من الأمرين فالأول أكمل وهذه عامة أدعية النبي صلى الله عليه وسلم وهذا القول قد جاء عن غير واحد من السلف ·

قال الحسن البصري: « اللَّهُمُ » مُجْمُعُ الدعاء • وقال أبو رَجَاءِ العَطَاردي : إن المِيمُ في قوله اللَّهُمُ فيها تسعة وتسعون أسمًا مِن أسمًا الله تعالى • وقال النضر بنُ شُمُيْل : مُن قال الله فقد دعا الله بجميع أسمائه بأم أه ، مِن كلام ابن القيم •

س ٨١ ــ لِلَّذَا كَانُ إِحْصَاءُ أَسَمَاءِ اللّهِ الْحُسُنَى والعَلَمُ بِهَا أَصُلاَ لِلْعِلْمِ بِكُلُّ مُعْلُوم وُلِاذًا ذَكُرُ اللّهُ قولُه تعالى « وما قُدُرُوْا اللهُ حَقَّ قَدْرِهُ » في ثلاثة مُؤاضِعُ مِن كتابِهِ ؟

ج \_ لِأُنَّ المعلوماتِ الْقُدُرِيَّةُ وَالشَّرَعَيَةُ صَادِرَةً عَنْ أَسَمَاءُ الله وصفاته ولهذا كانت في غاية الاحكام والاتقان والصلاح والنَّفَعُ وأمَّا ذِكْرُ قَوْلِهِ تعالى « وما قَدْرُوْا الله مُ حَقَّ قَدْرِم في

ثلاثة مواضع فليشت عظمته في نفسه وما يستحقه من الصفات وليثبت وحدانيته وأنه لا يستحق العبادة إلا مسؤ وليثبت ما أنز له على رسله فعلى المؤمن أن يُقدِّر الله حَقَّقَدْرِهِ كَمَا يَتَقَيْمُ حَقَّ تَقَاتِهِ ويُحَامِدُ فِي الله حَقَّ جِهَادِهِ .

ر س ٨٢ - مَا هي أَنُواعُ دَلَالَةُ الْأَسَمَاءِ الْعُسْنَى ؟ إِذْكُرْهُا

ج ـ ثلاثة أنواع : دلالة مطابقة ، إذا فسرنا الاسم بجميع مدلوله ودلالة تضمن : إذا فسرنا ببعض مدلوله و ودلالة التزام ، إذا استدللنا به على غيره من الأسماء التي يتوقف هذا الاسم عليها و

س ٨٣ \_ أو جد مثالاً يبين ذلك ٠

ج ـ مشال ذلك : لفظة « الرحمن » دلالتها على الرحمة و « الذات » دلالة مطابقة ، وعلى أحدهما دلالة تضمن ، لأنها داخلة في الضمن ودلالة على الأسماء التي لا توجد الرحمة الا بثبوتها كالحياة والعلم والقدرة ونحوها دلالة التزام ، قال الدالة الترام ، قال الدالة الدالة الله ...

وكالك الأسباء أنواع ثلا و روك البرها و كنا التنام واضح البرها التنام واضح البرهان المعاومة بيكان و روك البرهان أما مطابقة الدلالة فهي أن و السبايقها منه مفهومان ذات الاله وذلك الوصف الذي الاسم بنها المناق منه الاسم بالميزان المناق و المناق منه الاسم بالميزان المناق وكذا دلالت على الصفة التي وكذا دلالت على الصفة التي المناق منها فالبرم ذان وكذا دلالت منا اشتق منها فالبرم ذان

وإذا أردت را مثالاً بينيا وإذا أردت را مثالاً بينيا فطلة السرحمن فمثال ذلك لفظة السرحمن ذات الالب ورحمة مدلولها به ره و وفي فه في المنافع المنافع المنافع فله والمنافع المنافع المناف

ر س ٨٤ ـ ما الاسمُ الذي يُنْبُغِي لِنْ أَرَادُ أَنْ يَسْأَلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ج \_ ينبغي لـ أن يتوسل اليـ بالاسم المقتضى لذلك المطلوب المناسب لحصوله حتى كأن الداعي يستشفع إليـ متوسلا إليه به .

#### س ٥٥ ـ مًا مِثَالُ ذلك ؟

ر ج \_ مثاله : طالب المغفرة يقول : يا غفار اغفر رلي ، وطالب الرحمة يا رحمة يا رحمن ارحمني ، وطالب التوبة يا تواب تب علي ، وطالب الرزق يا رزاق ارزقني ، وطالب العلم يقول يا عليم علمني ، وطالب العفو يا عفو اعف عني، وطالب الهدى ياهادي اهدني . . . . النح .

َ سُ ٨٦ \_ إِذَا كَانَ الاسْمُ مُنْقُسِمُ إِلَى مُدْحٍ وُذُم فَهُلْ يَدْخُلُ فِي السَّمَ اللهِ تَعَالَى ؟ وَهَامَتْالَ ذَلِكَ اللهِ اللهِ تَعَالَى ؟ وَهَامَتْالَ ذَلِكَ اللَّهَا اللهِ تَعَالَى ؟ وَهَامَتْنَالَ ذَلِكَ اللَّهَا اللهُ اللهُ اللَّهَا اللهُ اللَّهُ اللَّهَا اللهُ اللَّهِ اللَّهَا اللهُ اللَّهُ اللَّهَا اللهُ اللَّهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَا اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّال

ج \_ لا يدخل بمطلقه في أسمائه ، وذلك كالمريد والصانع والفاعل فهذه ليستمن الأسماء الحسنى لانقسامها إلى محمود ومذموم ، بل يطلق عليه منها كمالها ·

س ۸۷ ـ هل يلزم من اتعاد الاسمين تماثل مسماهما؟ ج ـ لا يلزم ذلك فإن الله سمى نفسه بأسماء تسمى بها بعض خلقه فلا يلزم من ذلك التشبيه وكذلك وصف نفسه بصفات وصف بها بعض خلقه فلا يلزم من ذلك التشبيه .

#### س ٨٨ ـ ما مِثَالُ ذلك ؟

ج مثالُ ذلك: أنه تعالى وصف نفسه بالسمع والبصر والعلم والقدرة واليد والوجه والرضى والغضب ووصف بذلك بعض خلقه ، ولـكن ليس السميع كالسميع ، ولا البصير كالبصير ، فصفات كل موصوف تناسب ذاته وتليق به ولا مناسبة بين الخالق والمخلوق لأن الله سبحانه وتعيالى ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ولم يكن له كفؤا أحد

ر رس ٨٩ ـ ما مثال أَسْمَاء الله الزُّدُوْجَةِ الْتَقَابِلَةِ وما الذي تَخْتُضُ بِهِ ؟

ج \_ مثال ذلك المانع المعطى ، الضار النافع ، المعز المدل، القابض الباسط ، الخافض الرافع ، فهذه لا يطلق واحد منها بمفرده على الله ولكن يكون مقرونا مع الآخر، والحكمة في ذلك أن في افرادها ما يُوهم نُوع نُقص ، تعالى الله عن ذلك علو كبيرًا ، ولأن الكمال الحقيقي تمامه وكماله من اجتماعهما، قال

ابن القيم - رحمه الله تعالى -:

هذا ومن أسمه الله تعالى -:

رد كل يقهال إذا أتى بقيسران
وهي التي تدعى بمزد و كا يقها الإنسان
إفرادهه الخطر على الانسان
إذ ذاك موهم نوع نقص مجل رب المنسون
كالمانع المعطى وكالضيار الذي

ونظير هذا القابض المقرون باسي وروم و الناسط اللفظان مقترنان و روم الباسط اللفظان مقترنان وكذا المعز مع المذل وحيافض ممع رافع لفظيان مزدوجان وحديث افراد اسم منتقم فمو و وحديث افراد اسم منتقم فمو منتقم فمو ما جاء في القير آن غير مقيد و و العرفان ما جاء في القير آن غير مقيد و و المحرف وحيان من وجيان من

س ٩٠ ـ الصِفَات تُنْقُسِمُ إلى قِسْمَين ما ضَابِطُ كُلِّ قِسْمِ وما مِثال الصفاتِ الذاتية ؟

ج - أمسا ضابط الصفات الذاتية فهي التي لا تنفك عن الله ، وصفات فعل : وهي التي تتعلق بالمسيئة والقسدة ، ومثال الصفات الذاتية العين والنفس والعلم والحياة والقدرة والسمع والبصر والوجه والكلام والقدم واليد والرجل والملك والعظمة والكبرياء والعلو والغنى والرحمة والحكمة ، وضابط الصفة الذاتية أيضا أن يقال هي الملازمة للذات ويقال هي التي لا ينفك البارى عنها ، والصفات الذاتية الفعلية مثل الكلام والرحمة والمغفرة

#### س ٩١ ــ ما مِثَالُ صِفاتِ الفِعل ؟

ج ـ الاستواء ، النزول ، المجيء ، العجب ، الضحك ، الرضى ، الحب ، الكره ، السخط ، الفرح ، الغصب ، وهـ ذا القسم قديم النوع حادث الآحاد ، ويقدر فيها اذا شاء .

س ٩٢ - هُلِ القولُ فِي الصِفَاتِ يُغَالِفُ القولُ فِي الذات ؟ ع - القولُ فِي الدات ؟ ع - القولُ فِي الدات المذات

ج ـ القول في الصفات كالقول في الدات فكما أن لله ذاتا لا تشبهها الدوات فله صفات لا تشبهها الصفات ، فالصفات فرع الذات يحذى حدوها والقول في بعض الصفات كالقول في البعض .

ر مر المركز المركز المركزة في آيات الصّفات وأحادِيْبُها ؟

ج \_ هي ستة أقسام:

قسمان يقولون تجرى على ظاهرها ، فقسم قالوا: تجرى على ظاهرها اللائق بالله من غير تشبيه وهمولاء هم السلف الصالح .

وآلقسم الثاني : المشبهة الذين غلوا في الانبات وقالوا تجعل كصفات المخلوقين ، ومذهبهم باطل أنكره السلف ·

وقسمان ينفيان ظاهرها وهم الجهمية ومن تفرع عنهم ، فقسم منهم يؤولونها بمعان آخر ، وقسم منهم يقولون : الله

أعلم بما أراد منها · وقسمان واقفان : فقسم يقولون يجوز أن يكون المــراد

وقسمان وافقان ؛ فقسم يقولون يجور أن يكون المسراد اللائق بالله ، ويجوز أن لا يكون المراد صفة لله و وهذه طريقة كثير من الفقهاء وغيرهم ، وقسم يمسكون عن هذا كله ولا يزيدون على تلاوة القرآن ، وقراءة الحديث معرضين بقلوبهم وألسنتهم عن هذه التقادير ، والصواب في آيات الصفات أناه من الما التقادير ، والسواب في آيات الصفات أناه من الما التقادير ، والسواب في آيات الصفات أناه من الما التقادير ، والسواب في آيات الصفات المناه المناه

وأحاديثها القطع بالطريقة السلفية

س ٩٤ ـ ما الواجبُرِفي آياتِ الصِّفاتِ واحادِيثِهَا ؟

ج ـ يجب التصديق بها واثباتها وامرارها كما جاءت من غير تكييف ومن غير تشبيه ولا تعطيل ولا تحريف ، ومما

رر الأو المرافع المنقول عن كلّ مسا يتخيل المرافع المنقول عن الشافعي وأحمد في هذا الباب؟ أي بابر آياتِ الصّفاتِ وأحادِيثِها ؟

ج ـ قال الامام الشافعي ـ رضى الله عنه ـ : آمنت بالله و بما جاء عن الله على مراد الله ، وآمنت برسول الله و بما جاء عن الله على مراد رسول الله .

وقال الامام أحمد \_ رحمه الله \_ : نؤمن بها ونصدق بها لا كيف ولا مُعنى ولا نرد شيئاً مرانعلم أن ما جاء به الرسول حق وصدق ولا نرد على رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا نصف الله بأكثر مما وصف به نفسه بلا حدر ولا غاية ، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير .

س ٩٦ ــ ما الذي ذَرُجُ عليه السلف وأئمة الخلفِ ــ رضى الله عنهم ــ في هذا الباب؟

ج \_ كُلُّهُم مُتَفَقُونَ عَلَى الاقرارِ والامرارِ والاثباتِ ، لما وُرُدَ مِن الصفاتِ فِي كِتَابِ الله وسنة رسولِه صلى الله عليه وسلم، من غير تعرض لتأويله وقد أمر نا باقتفكا، آثارهم والاهتداء بمنارهم وحُدُّرُنَا مَن المُحَدُّناتِ ، وأَخْبُرُ نَا أَنّها مِن الضّالِاتِ فقالِ النبي صلى الله عليه وسلم : «عليكم بسُنتي وسُنة الخلفاء الرّاشِدِينَ المهدِينُ مِن بعدي ، عُضُوا عليها بالنواجذِ، وإيّاكم ومحدثاتِ الأمورُ فان كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وقال عبد الله بن مسعود \_ رضى الله عنه \_ : اتبعه واولا تبتدعوا ولا تبتدعوا فقد كُفيتُم .

س ٩٧ ـ ما الكلامُ الذي قاله عُمُرُ بنُ عبدِ العزيزِ \_ رضى الله عنه \_ في هذا الموضوع ؟

ر جرقف حُيثُ وقف القوم فانهم عن علم وَفَفُوا ، وبِبَصُر بَافِذِ كَفُوا ، وبِبَصُر بَافِذِ كَفُوا ، ولَهُمُ عَلَى كَشُفِهَا كَانُوا أَقُوى وَبَالفَضُلِ لَو كَانَفِها الْحُرْنَ الْفَضُلِ لَو كَانَفِها الْحَرْنَ ، فَلَمَ قَلْمُ حَدْثُ بَعُدُهُم فَمَا أَحَدُثُهُ إِلَا مَنْ خَالْفِ هَدُيهُم ، وَقَدْ وَصَفُوا مِنه مَا يُشْتَفِي ، وَتَكُلُّمُوا مِنه وَرُغِبُ عَنْ سُنَتِهِم ، وقد وضفوا مِنه مَا يُشْتَفِي ، وتَكُلُّمُوا مِنه بِما يُكْفِي ، فَمَا فَوقَهُم مَحْسَرٌ وما دُونَهُم مُقَصَرُة ، ولقَد قَصَّرُ بِما يُكْفِي ، فَمَا فَوقَهُم مَحْسَرٌ وما دُونَهُم مُقَصَرُة ، ولقد قَصَّر

عنهم قوم فجفوا، وتجاوزهم آخرون فغلوا، وانهم فيما بين ذلك لعلى هدى مستقيم ·

س ٩٨ \_ ما الذي قاله الامام أبو عمرو الأوزاعي ، ومكا الذي قاله مُحَمَّدُ بنُ عبد الرحمن الأَدْرُمِي لِرُجُلِ تكلم بِبِدْعة إ

ج \_ قال الأوزاعي \_ رضى الله عنه \_ : عليك بآثار من سلف ، وان رفضك الناس ، وإياك وآراء الرجال وان زخرفوه لك بالقول .

وقال محمد بن عبد الرحمن الأدرمي لرجل تكلم ببدعة ودعا الناس إليها : هل علمها رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبو بكر وعمر وعثمان وعلى أو لم يعلموها؟ قال لم يعلموها وقل قال : فشي لم يعلمه هؤلا علمته ؟ قال الرجل : فإني أقول قد علموها ، قال : فوسعهم أن لا يتكلموا به ولا يدعموا الناس اليه أم لم يسعهم قال كلى وسعهم أن لا يتكلموا به ولا يدعموا الناس الله ملى الله عليه وسلم وخلف انه لا يسعف أنت ؟ فانقطع الرجل ، فقال الخليفة : \_ وكان حاضرًا \_ لا وسع الله على من الم يسعه ما وسعه من الله على من الم يسعه ما وسعه ما وسعه من الله على من الم يسعه ما وسعه ما وسعه ما وسعه ما وسعه ما وسعه من وسعه من الله على من الم يسعه ما وسعه ما وسعه ما وسعه من وسعه من الله على من الم يسعه ما وسعه من وس

### س ٩٩ ــ ما هُو الإلِحَادُ في أَسْمَاءِ اللهِ وصيفاتِهِ ؟

ج \_ هو الميلُ والعُدُولُ بها و بحقائقها ومُعَانِيها عن الحق الثابتِ لها إلى الاشراكِ والتعطيلِ والكفرِ قال ابن القيم \_ رحمه الله من أ

أَسْمَاؤُهُ أَوْصَافُ مَدْحِ كُلُهُمَا مِنْ الْعُمَانِ مُسْتُقَافَ مَدْحِ كُلُهُمَا مِعْمَانُ لِعَمَانِ مُسْتُقَافَ فَي وَمَ مُسْتَقَافَ مَعْمَاذُ اللّهِ مِن كَفُرانِ وَحَقِيقًا لَهُ اللّهِ مِن كَفُرانِ وحقيقًا الميلُ باللهِ والسّعظيلِ والسّكفرانِ والتعظيلِ والسّكفرانِ والتعظيلِ والسّكفرانِ

س ١٠٠ ـ ما هِي أَقْسَامُ الالْعَادِ فِي أَسْمَاءِ اللهِ وصِفَاتِهِ ؟

ج \_ خمسة أقسام: أولا: تسميته بما لا يليق بجلاله وعظمته كتسمية النصارى له أبا، والفلاسفة موجبا بذاته، أم عالة فاعلة بالمام، منحه ذاك، م

أو علة فاعلة بالطبع ، ونحو ذلك ؛ ثانيا : أن يُسَمَّى بها بَعْضُ المُخْلُوقُ اتِ كَتَسْمِيتِهم اللاتَ

رمن الآلة ، واشتقاقهم العُزى رمن العُزين • تالله ، وأَشْنَقَاقِهم العُزين • تَالله : وُصْنَفُهُ بِمُا يُتَقَدَّسُ عنه كقولِ اليهـــودِ ــ قَبْحُهُمْ

اللهُ \_ إن الله فقير ، وقولهم يدُ الله مغلولة ، ونحو ذلك ·

رابعا: تعطيل الأسماء عن معانيها ، وجعد حقائقها كقول

من يقول: إنها ألفاظ مجردة لا تتضمن صفات ، ولا معان · خامسا : تشبيه صفاته بصفات خلقه، تعالى الله عن قولهم علو اكسرا ·

ر س ١٠١ ــ ما معنى قول المُصنف ، لأنه لا سمي له ولا كفو كه ولا يند له ؟

ج ـ المعنى: ليس له مثيلا، ولا شبيها، ولا موصوفا، يستحق أسمه وصفته على التحقيق فهو سبحانه المتفضل بجليل النعم وحقيرها وهو المستحق للعبادة والتعظيم الذي يجب الإعتراف بربوبيته والخضوع لسلطانه، وليس المعنى أنه لا يُوجَدُّ مَن يُتَسَمَّى باسمه لأن بعض أسمائه قد يطلق على غيره، ومعنى « الكُفو » المكافىء المساوي، وأمسا « النَّدُ » فمعناه المساوي المثيل ومعنى المثيل والمساوي المشاوي المثيل والمساوي المشاوي المش

س ٢٠٢ - كيف استنتج المتأولون الآيات الصفات وأحاديثها نَفْي الصِفاتِ وما هِي أَدِلتُهُم وُكَيْفَ تُرُدُ عَلَيهِم و بِمَ تَصِفُ عَمُلَهُمْ؟

ر المراق المارة المراقة المرا

ودليلهم قوله تعالى « هُلُ تُعلَمُ له سبيًا » وقوله « ولم يكن له كفوا أحد » والجواب أن يقال لا يُلزُمُ مِن اثبات الصفات لله أن يكون له مثيل أو سبمي أو شبيه لانه ليس كمثله شيء وهو السميع البصير فلله ذات لا تشبهها الذوات وكذلك صفاته لا تشبهها الصفات فرع عن الكلام في المنات فرع عن الكلام في الذات فهو لا سبمي له ولا كفو له ولا ند ، ويوصف عملهم هذا بالألغاز والتدليس الذي هو خلاف اللسان العربي المبين المبين من المربي المبين المبين المربي المبين المبين

# سُ ١٠٣ ـ هُلْ يَجُوْزُ اسْتِعُمَالُ شَيْءَ مِن الأَقْيِسَةِ فِي جَانِبِ اللهِ عَزْ وَجَلَّ؟ اللهِ عَزْ وَجَلَّ؟

ج ـ لا يجوز أن يشرك هو والمخلوق في قياس تمثيل ، ولا قياس شمول تستوى أفراده · ولكن يستعمل في حقه تعالى المثل الأعلى وهو أن كل ما اتصف به المخلوق من كمال فالخالق أولى به ، وكل ما ينزه عنه المخلوق من نقص فالخالق أولى بالتنزه عنه ، قال الله تعالى : « وله المثل الأعلى في السموات والارض وهو العزيز الحكيم » ·

رور س ١٠٤ ـ ما الذي تعرفه عن معنى قول المُصنّف : فأنه أعلم بِنَفْسِه ؟

ج \_ هذا تعليل لصحة مذهب السلف في الايمان بجميع الصفات الواردة في الكتاب والسنة ، ووجه ذلك : أنه إذا كان أعلم بنفسه و بغيره وأصدق قيلا وأحسن حديثا ثم رسله صادقون مصدقون ، بخلاف الذين يقولون ما لا يعلمون ، فإذا يجب الرجوع في باب الأسماء والصفات نفياً واثباتاً إلى ماقاًله الله تعالى ، وقاله رسوله صلى الله عليه وسلم الذي هو أعلم خلقه به ، وأن لا يترك ذلك إلى قول من يفترون على الله الكذب ويقولون عليه مالا يعلمون ،

س ١٠٥ ـ ما الذي يُبَيِّنُ ذُلِكُ تِبْيَانًا وَاضِعًا كَافِياً شَافِياً؟

ج ــ هو أن الكلام إنها تقصر دلالته على المعاني المرادة منه لاحد ثلاثة أسباب: أما لجهل المتكلم وعدم علمه بما يتكلم به ، وإما لعدم فصاحته وقدرته على البيان ، وإما لكذبه وغشه وتدليسه ، ونصوص الكتاب والسنة بريئة رمن هذه الأمور رمن كل وجه : فكلام الله وكلام رسول في غاية الوضوح والبيان كما أنه المثل الأعلى في الصدق والمطابقة للواقع ،

س ١٠٦ ـ لأيّ شيء سياق المُصنّفُ قُولُ الله و تعالى : « سُبْعَانَ رُبِّكِ رُبِّ الغِزْةِ عُمّا يَصِفُونَ » الآية ؟

ج ـ ساقها المصنف في هذا المقام بقوله ولهذا ١٠٠٠ الخ تعليل لما تقدم رمن كون كلام الله وكلام رسوله أكمل صدقا وأتم بيانا ونصحا وأبعد عن العيوب والآفات رمن كلام كل أحد وأما مفرداتها فاليك المفردات: «سبحان » اسم مصدر من التسبيح الذي هُو التنزيه والابعاد من السوء، «العزة» القوة والغلبة والامتناع، «الرب» السيد المربي جميع العسالمين بأصناف النعم، قال بعضهم:

رُبُّ يُرْبِي العَالِمِينُ بِبِرِّهِ ﴿ وَنَوَالَهُ أَبِدًا إِلَيْهِمْ وَاصِلُ

« السلام » بمعنى التعية والسلامة من النقائص والرذائل « المرسلين » جمع رسول وهو من بعث برسالة ، واصطلاحا انسان ذكر أو حي اليه بشرع وأمر بتبليغه ، « الحمد » لغَهُ المدح على فعل حسن صدر عن فاعله باختياره سواء أسداه إلى الحامد أو إلى غيره •

س ١٠٧ - بُيِّن مُعْنى هذِهِ الآية الكُويْمَة ؟.

ج ـ المعنى في هذه الآية أدب رباني وختـام إلهي لتلك السورة التي نفت عن الله تعالى الصاحبة والزوجة والشريك والولد والقرين حتى يتأدب المسلمون بهـذا ولا يخلوا به في ختام جلائل أعمالهم ، فنزه نفسه عما وصفه به المخـالفون

للرسل مما لا يليق بجنابه الشريف ثم سلم على المرسلين لسلامة ما قالوه من النقص والعيب •

وفيه إشارة إلى أنه كما يجب تنزيه الله عز وجل وإبعاده عن كل شأئبة عيب ونقص فيجب اعتقاد سلمة الرسل في أقوالهم وأفعالهم عن كل عيب كذلك ، فلا يكذبون على الله الا الحق، ولا يشركون ولا يغشون أممهم ولا يقولون على الله الا الحق، عليهم الصلاة والسلام ، ورود من والمسلام ، ورود والسلام ، ورود والمرود والم

م الصلاه والسلام ، و روز من من من الآية الكريمة ؟ سن ١٠٨ ـ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة ؟

ج \_ يؤخذ منها : أولا : تنزيه الله وتقديسه وتبرأته عما يقوله الظالمون ·

ثانيا : صحة ما جاء به المرسلون وأنه الحق الذي لا مرية

ثالثا: اثبات صفة الربوبية •

رابعا: اثبات صفة العزة •

خامسًا : اثبات صفة الكلام والرد على المخالفين •

سادسا: ارشاد عباده الى حمده على ارسال رسله اليهم مبشرين ومنذرين ·

سابعا: تعليم العباد كيف يصنعون عند انعسامه عليهم وما يثنون عليه به ٠

ثامنا: اثبات الحمد للسه

تاسعا: اتباب الألوهية ٠

عاشرا: الرد على المسبهة •

الحادي عشر: الرد على المعطلة • الثاني عشر: الرد على من قال أن القرآن كلام محمد صلى

الله عليه وسلم لانه المخاطب

الثالث عشر: الرد على النصاري ٠

الرابع عشر: الرد على اليهود •

الخامس عشر: الرد على المشركين •

س ١٠٩ - رلم جمع في هله الآية بين «التسبيع» و «العمد»؟

ج ـ الذي يظهر ـ والله أعلم ـ أنه كما قال بعض المفسرين أنه لما كان «التسبيح» يتضمن التنزيه من النقص والتبرئة منه بدلالة المطابقة ويستلزم الكمال كما أن «الحمد» يدل على اثبات صفات الكمال بالمطابقة ويستلزم التنزيه من النقص قرن بينهما في هذا الموضع •

س ١١٠ ــ لِمُ كَانْتُ هُذِهِ الآية تَتَضَمَّنُ أنواعُ التوحيــدِ

ج ـ ذكر الامام المحقق ابن القيم : أن « الحمد » يتضمن إثبات أنواع التوحيد الثلاثة : فإن « الحمد » مدح المحمــود بصفات كماله و نعوت جلاله مع محبته والرضى عنه والخضوع •

ومِن المعلوم أن فاقد الصفات الكاملة لا يكون إلها ولا مدبراً بل هو مذموم معيب ليس له الحمد وإنما الحمد إلى له الكمال و نعوت الجلال التي لأجلها استحق الحمد .

س ١١١ ـ ما هي طريقة أهْلِ السُنَّةِ والعِماعةِ في النَّفي والاثباتِ الوارِدُيْنِ في الكتابِ والسَّنةِ ؟

ج ــ طريقتهم أنهم ينفون نفيا إجمالياً غالباً على حد قوله تعالى : « ليس كمثله شيء » ويثبتون اثباتا مفصلا على حــد قوله تعالى : « وهو السميع البصير » فيثبتون لله كل ماأثبته لنفسه أو أثبته له رسوله صلى الله عليه وسلم من جميـــع الأسماء والصفات على الوجه اللائق بجلاله وعظمته .

قال الشيخ : والله سبحانه بعث الرسل بما يقتضى الكمال رمن اثبات أسمائه وصفاته على وجه التفصيل والنفي على طريق

الاجمال للنقص والتمثيل فالرب تعالى موصوف بصفات الكمال التي لا غاية فوقها منزه عن النقص بكل وجه ممتنع أن يكون له مثل في شيء من صفات الكمال فأما صفات النقص فهـــو منزه عنها مطلقا .

وأما صفات الكمال فلا يماثله بل ولا يقاربه فيها شيء من الأشياء والتنزيه يجمعه نوعان نفي النقص ونفي مماثلة غيره له في صفات الكمال كما يدل على ذلك النصوص والعقل ٠

وقال ـ رحمه الله ـ : وأما المخالفون للرسل, من المشركين والصابئة ومُن تبعهم من الجهمية والفلاسفة والمعتزلة ونحوهم فطريقتهم نفي مُفَصَّلُ واثبات مُجْمَلُ ينفون صفات السكمال ويثبتون مالا يوجد إلا في الخيال فيقولون ليس بكذا ولا بكذا إلى آخر ما يقولون أهر

س ١١٢ \_ هُلْ فِي النَّفْي مَدَّح ؟

ج \_ النفي المحض ليس فيه مدح ولا كمال إلا اذا تضمن اثباتا فكل ما نفى الله عن نفسه من النقائص ومشاركة أحد من خلقه في شيء من خصائصه فانها تدل على أضداده ا من أنواع الكمال •

## س ۱۱۳ ـ أوجد مثالاً يُوضِع ذلك ؟

ج ـ نفي الشريك والند والنظير لاثبات كمال عظمته ، ونفي الصاحبة والولد والظهير يتضمن كمال ربوبيته وقهره، ونفي العجز لكمال قـدرته ، ونفي الجهل والنسيان وعزوب شيء عن علمه يتضمن كمال علمه واحاطته، ونفي الظلم لانبات عدله ، ونفي السنة والنوم لاثبات كمـال حياته وقيوميته، ونفي المال ذاته وصفاته .

س ١١٤ ـ ما الذي جُاءُ به المُرْسُلُونُ عليهم الصلاةُ والسلام ؟ ج \_ جاءُوا بالحق الثابت الذي يجب اتباعث ولا يصح العدول عنه ، فإنه الصراط المستقيم صراط الذين أنعم الله عليهم رمن النبين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقا .

س ١١٥ \_ ما هِيُ أقوالُ الْفُسِرِينُ فِي الصِّرَاطِ السُّتَقِيْمِ ؟

ج ـ قيل: إنه القرآن ، وقيل: إنه الرسول صلى الله عليه وسلم وصاحباه من بعده ، وقيل: الاسلام • قال أبن القيم: والقول الجامع في تفسير الصراط المستقيم أنه الطريق الذي نصبه الله لعباده على ألسنة رسله وجعله موصلا لعباده إليه ولا طريق لهم سواه •

وهو إفراده بالعبودية وإفراد رسله بالطاعة وهومضمون شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله ، و نكتة ذلك وعقده ، أن تُحبّه بقلبك كله ، و ترضيع بجهدك فسلا يكون في قلبك موضع إلا معمور بحبّه و لا تكون ارادة إلا متعلقسة بمرضاته وهذا هو الهدى ودين الحق وهو معرفسة الحق والعمل به ، وهو معرفة مسا بعيث الله به رسسله والقيام

به فقل ما شئت من العبارات التي هذا أحسنها ٠

س ١١٦ ـ لِمُ يُضَافُ الصِّراطُ تارةً إِلَى اللَّهِ وَتَارَةً إِلَى اللَّهِ وَتَارَةً إِلَى اللَّهِ وَالرَّهُ اللَّهُ اللَّ

ر المرابع المرابع الله الله فلأنه شرعه و نصبه، وأما اضافته والى العباد فلأنهم أهل سنلوركم .

إِلَى الْعِبَادَ فَلْأَنْهِمَ أَهُّلُ مُثَلُّورَكِهِ • س ۱۱۷ ــ **لِمُ يُذُكُرُ الصِّرُ الْ مُفْرِدًا مُعَرَّفًا بالـــالَّامِ تارةً** وبالاضافة تارة ؟

ج \_ لأن الحق واحد وهو صراط الله المستقيم الندى لا صراط يُوصِلُ اليه سواه وهو عبادة الله بما شرع على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم ، وهذا بخلاف طرق الصلال فانها

متعددة متشعبة ، ولهذا يجمعها كما في قوله تعالى : « وان هذا صراطي مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله » ولافادة تعيينه واختصاصه •

س ١١٨ - بِينْ مَا تَعْرُفُهُ عَنْ مَعْنَى قُولِهِ: « صِراطُ الذينَ أنعمُ اللهُ عليهم مِنْ النبيين والصِّدِيقِينُ والشَهداءِ والصالحينُ وحَسَنَ أُولِيَّكُ رُفِيقاً » ؟

ج \_ فيها تنبيه على الرفيق في هذا الطريق وأنهم الذين أنعم الله عليهم • • • الغ • رليُزُوّلُ عن سهالك هذا الطريق الوُحْسُةُ في التفرد عن أهل زمانه وبُني جنسِه إذا اسْتَشْعُرُ أَن رفيقه في هذا الطريق النبيون والشهداء والصالحون والمعنى كما تقدم أن ما جاء به المرسلون هو الصراط المستقيم الموصل إلى السعادة الأبدية وهو الذي لا طريق إلى الله ولا إلى جنته غيره والمستقيم المعتدل الذي لا اعوجاج فيه ولا اتحراف قال الله تعالى: «وأن هذا صراطي مستقيما فاتبعوه » الآية •

س ١١٩ ــ مَّاذًا يُفِيْدُ قُولُ المُصَنَّفِ وقُدُّ دُخُلُ فِهِدِهِ الْجُمُّلَةِ مَا وَصُفُ بِهِ نَفْسُهُ فِي سُوُّرُةِ الاخــلَاصِ ، ولِمَاذَا كَانَتُ سُوْرُةُ الاخلاصِ تَعْدُلُ ثُلُثُ القرآن ؟

ج ـ هذا شروع في إيراد النصوص رمن الكتاب والسنة المتضمنة لما يجب الايمان به من الأسماء والصفات في النفى والاثبات وأما كون سورة الاخلاص تعدل ثلث القرآن فلأن القرآن الكريم اشتمل على ثلاثة مقاصد أساسية :

أولاً: الأوامرُ والنواهي المتضمنةُ لِلأُحكامِ والشرائعِ التي هي موضوعُ عِلم الفِقه والأخلاقِ ·

هي موصوع علم القف والأحاري المتضمنة لأحوال الرسل مك ثانيا: القصص والأحبار المتضمنة لأحوال الرسل مك أممهم وأنواع الهلاك التي كاقت بالمكد بين لهم وأحوال الوعر والوعاب والوعيد وتفاصيل الثواب والعقاب

ثالثا: علم التوحيد وما يجب على العباد من معرفة الله بأسمائه وصفاته وهذا هو أشرف الثلاثة وسفاته وهذا هو أسرف الثلاثة والمستدر المستدر المستدر

ولما كانت سورة الاخلاص قد تَضْمُنَتُ أَصُولُ هذا العلم واشتملت عليه اجمالا صح أن يقال أنها تعدل ثلث القرآن ·

قال شيخ الاسلام:

والعلم بالرحمن أول صاحب والعلم بالرحمن أول صاحب وأهم فرض الله في مشروعيه وأخسو الديانة طالب لزيده وأخسو الله وأثب بقطوعيه والمسرء فاقته إليه أشسه من من والمعام فانما في كل وقت والطعام فانما في وقت شدة جوعب وهو السبيل إلى المحاسن كلها وقت شدة جوعب والصالحات في وقت شدة جوعب والصالحات في وقت شدة وعب والصالحات في وقت شدة وقي الله المحاسن كلها وقت في وقت شدة وعب والصالحات في وقت شدة وقي الله والمالحات في وقت في وقت المناب والمالحات في وقت المناب والمالحات في وقت في وقت المناب والمالحات في وقت المناب والمالحات في وقت المناب والمالحات في وقت المناب والمناب والمالحات في وقت المناب والمالحات في وقت المناب والمالحات في وقت المناب والمناب والمالحات والمالحات والمالحات والمالحات والمالحات والمالحات والمالحات والمالكات والمالك

س ١٢٠ ـ لم سُمَّيَّتُ هُذِهِ السُوْرَةُ « قُلْ هُو َاللّهُ أَحَد » سورةً الاخلاصِ ؟ وما وُجَّهُ دَلَاتِهَا على أنواع التوحيد الثلاثة ؟

ج \_ أما سبب تسميتها فقيل: لانها أخلصت لوصف الرحمن، وقيل لأنها تخلص قارئها من الشرك العملي الاعتقادي، وأما دلالتها على أنواع التوحيد فدلالتها على توحيد الأسماء والصفات فبالمطابقة ، وعلى توحيد الربوبية فبالتضمن ، وعلى توحيد الألوهية والعبادة فبالالتزام ، رلأن دلالة الدليل على كل معناه تسمى مطابقة ، وعلى بعضه تضمن ، وعلى ما يستلزمه رمن الخارج يسمى التزاما ،

ر س ١٢١ ــ ما الذي تُفْهُمُ عن سِياقِ المُسُنِّفِ لِهِذِهِ السُوْرُةُ أي سُورُةُ « الاخلاصِ » ؟ في هذا الموضع ج \_ لما تضمنه من النفي والاثبات لأن فيها شاهد للضابط الذين ذكر المصنف \_ رحمه الله \_ من أن الله سبحانه وتعالى قد جمع فيما وصف به نفسه بين النفي والاثبات .

س ١٢٢ \_ ما مُعْنَى مَا يُلِيْ : الأَحَدُ، الصَّمَدُ، الكَفُو ؟

ج - « الأحد » أي الواحد الذي لا نظير له ولا وزير ولا ند ولا شبيه ولا عديل ولا يطلق هذا اللفظ على أحد في الاثبات إلا على الله لأنه الكامل في جميع صفاته وأفعاله · وأما معنى « الصمد » فهو الذي تصمد إليه الخلائق في حوائجهم ومسائلهم قال ابن القيم - رحمه الله - :

وهو الآلةُ السَّيَدُ الصَّمَدُ الذي , وهو الآلهُ السَّيدُ الصَّمَدُ الذي , صَمَدُتُ إليه الخلقُ بالإذعانِ الكاملُ الأوصافِ رمن كُلُّ الوُجُوْ الكاملُ الأوصافِ رمن كُلُّ الوُجُوْ مَا رفيه مِن نقصُ انِ أَلَّهُ مَا رفيه مِن نقصُ انِ

وأما معنى « الكفو » فمعناه المكافى، والمماثل والنظير •

س ١٢٣ ــ ما الذي يُؤْخُذُ مِن سُوْرَة الاخلاص ؟ ج ــ أولا: اثبات وحدانية الله ·

ثانيا: اثبات صفة الكلام و

ثالثا: الرد على النصارى القائلين أن عيسى ابن الله و رابعا: الرد على اليهود القائلين عزير ابن الله و

خامسا : الرد على المشركين القائلين الملائكة بنات الله

سادسا: كمال غناه سبحانه وفقر الخلائق اليه .

سابعا: شرف علم التوحيد · ثامنا : أن هيذه السورة تضمنت أعشرض الخطوطِ الرئيسية في حقيقة الاسلام الكبيرة ِ · تاسعا: أن من اعتقد وحدانية الله وصمديته وأنه الفعال لما يريد خلص قلبه رمن كل غاشية ومن كل شما أبة ومن كل تعلق بغير الله •

عاشرًا: الرد على مُن قال إن القرآن كلام محمد صلى الله

الثاني عشر: الحث على عبادة الله وحده ٠

الثالث عشر: الاتجاه إلى الله في الرغبة والرهبة والسراء والضراء والنعماء والبأساء ·

الرابع عشر: تلقى العقيدة عن الكتاب والسنة •

الخامس عشر: إثبات الألوهية لله •

السادس عشر: إثبات أولية الله ٠

السابع عشر: نفّي الزوجة عن الله •

الثامن عشر: إثبات صفة الصمدية لله المقصود في الحوائج التاسع عشر: الرد على من قال بالطبيعة وأنها التي توجد

الأشبياء •

العشرون: الرد على من قال لله كفو أو ند أو مثيل المحكور الله والخلاصة أن السورة تضمنت نفي الشريك بجميع أثواعه فقد نفي عن نفسه أنواع الكثرة بقوله: «الله أحد» ونفي عن نفسه أنواع الاحتياج بقوله: «الله الصمد» ونفي عن نفسه المشابهة والمجانسة بقوله: «لم يلد»، ونفي عن نفسه الحدوث بقوله: «ولم يولد» ونفي عن نفسه المحدوث بقوله: «ولم يولد» ونفي عن نفسه بقوله: «ولم يكن له كفوا أحد» و المسلم المرابعة والم يكن له كفوا أحد» و و المرابعة و ا

بَرِي الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْكُرْسِي أَعْظَمُ آيةٍ فِي كِتَابِ اللَّهِ الْكُرْسِي أَعْظَمُ آيةٍ فِي كِتَابِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا

ج \_ لما اشتبلت عليه من الأسماء والصفات فقد اجتمع فيها ما لم يجتمع في غيرها ، فآية احتوت على هذه المعساتي الجليلة يحق أن تكون أعظم آية في كتاب الله ويحق لمن قرأها بتدبر وتفهم أن يمتلىء رمن اليقين والعرفان والايمان وأن يكون محفوظا بذلك رمن الشيطان الرجيم .

كما ورد بذلك الحديث الصحيح الذي رواه البخاري عن أبي هريرة \_ رضى الله عنه \_ قال : وكُلني رسول الله صلى الله عليه وسلم بحفظ زكاة رمضان إلى أن قال : « قاذا آويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي «الله لا اله الا هو الحي القيوم» حتى تختم الآية فانك لن يرال عليك من الله حافظ ولا يُقر بك شيطان حتى تصبح ، الحديث وإليه أشار المصنف بقول ، ولهذا من قرأ هذه الآية في ليلة ،

## س ١٢٥ \_ بِينْ مفرداتِ آية الكُرْسِي ؟

ج - « الله » » المألوه المعبود المستحق لافراده بالعبادة « لا اله الا هو » أي لا معبود بحق الا هو « الحي » الباقي الذي لا سبيل للفناء عليه • « القيوم » القائم بنفسه المقيم لما سواه وورد أن اسم الحي ، واسم القيوم ، الاسم الأعظم فانهما متضمنان لصفات الكمال أعظم تضمن ، فالصفات الذاتية ، ترجع إلى اسمه الحي والصفات الفعلية ترجع إلى اسمه القيوم قال ابن القيم - رحمه الله - :

وله الحياة كمالها فلأجل ذا ما للمنكات عليب من سلطان وكذلك القيدم من أوصكافه ما للمنكام لديه من غشيكان وكذاك أوصاف الكمكال جميعها ثبتت لك ومدارها الوصفان « السنة » النعاس وهو الذي يتقسدم النوم من الفتور وانطباق العينين ويكون في الرأس من غير نوم ومنه الوسنان قال ابن الرقاع :

وكأنهك بين النساء أعارها و رور بن النساء أعارها و رور بن عينيه الحيور من جآذر جارب و سينان أقصده النعاش فرنقت و سينان أقصده النعاش فرنقت وليس بنكارتم

فاذا وصل الى القلب صار نوما: و « النوم ) غشية ثقيلة تقع على القلب تمنعه من المعرفة بالأشياء فلا يحس ولا يشعر بها • « الكرسي » موضع القدمين لله سبحانه و تعالى وهو غير العرش • «وسع» أي ملاء وأحاط • «ولا يؤوده» أي لا يثقله ولا يكرثه ولا يعجزه حفظ السموات والارض • « العلي » الرفيع فوق خلقه والمتعال عن الاشباه والانداد • « العظيم » الكبير الذي لا شيء أعظم منه •

قال ابن القيم رحمه الله: فهو العكم بذاته سبحكانه رور إذ يستحيل خيلاف ذا ببيكان وهو العظيم بكل معنى يوجب الته تعظيم لا يخصيه من انسكان

### س ١٢٦ \_ ما الذي يُؤْخُذُ مِن هذهِ الآية الكريمة ؟

ج ـ فيها أولا: انبات الألوهية لله وانفراده بذلك .

ثانيا: اثبات صفة الحياة وهي رمن الصفات الداتية · ثالثا: اثبات صفة القيوم ·

رابعا: تنزيه الله عن السنة والنوم والعجز لما في ذلكمن المنافاة لكمال حياته وقيوميته وقدرته .

خامسا : اثبات سعة ملكه وأنه تعالى له مافي السموات وما في الارض ملكا وخلقا وليس له في ذلك شريك ولا منازع وأن الجميع عبيده وتحت قهره وسلطانه •

سادسا: اثبات سعة علمه وأنه محيط بجميع الكائنات ماضيها وحاضرها ومستقبلها وأنه لا ينسى ولا يغفل ولا يلهيه شأن عن شأن •

سابعاً · اختصاصه بالتعليم وأن الخلق لا يعلم ون الا ما أعلمهم الله جل وعلا ·

ثامنا: اثبات الشفاعة باذنه لقوله « من ذا الذي يشفع عنده إلا باذنه » •

تاسعا: أن عظمة الكرسي من جملة الأدلة الدالة على عظمـة

عاشرا: اثبات صفة الكلام لله

الحادي عشر: اثبات صفة العلم لله ٠

الثاني عشر : اثباتعظمة الله واقتداره وأنه لا يعجزهشيء الثالث عشر : أثبات علو الله على خلقه •

الرابع عشر : الترقي في نفي النقص رمن الأضعف إلى نفي الأقوى لأن من لا تغلبه السنة قد يغلبه النوم لأنه أقوى .

الخامس عشر: أثبات المسيئة لله

السادس عشر : الحث على الاتجاه الى الله وحده بالعبودية والعبادة فلا يكون عبدا الا لله ولا يتجه بالعبادة الا للسه ولا يلتزم بطاعة إلا طاعة الله وما يأمر به من الطاعات ٠

السابع عُشر: أن العباد لا يملكون الأعيان ملكا مطلقا وإنما يملكون التصرف فيها على مقتضى الشرع فقط

الثامن عشر: أن شعور الانسان بأن مافي السموات ومافي الأرض وكل شيء ملك لله سبب لقمع حدة الشمره والطمع والحرص والتكالب على الدنيا ٠

ر التاسع عشر : أن استحضار ذلك وأن مافي يده عارية إلى أمير مُحْدُوْدٍ يكسب في النفس القناعة والرضى بما يحصل مُنْ الرزق والسماحة بالموجود ٠

العشرون : أن العباد لم يؤتوارمن العلم إلا قليلا · العشرون : إثبات الرد على المشركين القائلين بأن أصنامهم تشفع ·

الثاني والعشرون : الرد على القدرية القائلين أن الله لا يعلم الأشياء لملا بعد وقوعها تعالى الله عن قولهم علوا كبيرا

الثالث والعشرون: الرد على مُن زعم أن الكرسي علمه أو أنه قدرته أو ملكه أو نحو ذلك .

الرابع والعشرون : أن النوم والسنة صفة نقص ولهذا نزه جل وعلا نفسه عنهما ·

الخامس والعشرون: تنزيه الله عن الولد والزوجة والرد على مُن نسب إلى الله ذلك تعالى الله عن ذلك

السادس والعشرون: الرد على من قال انه ما هناك سماء ولرنما هو فضاء كما ترد عليه الآية الاخرى « هل ترى من فطور السمايع و العشرون: أن في السموات خلق لله لا يعلمهم

السابع والعشرون : أن في السموات خلق لله لا يعلمهم إلا هو جل وعلا ٠ الثامن والعشرون : أن الكرسي أوسمع من السموات

التاسع والعشرون : أن العباد لا يجرؤن على الشفاعة أو التكلم إلا باذنه وذلك لجلاله وعظمته ·

الثلاثون : الخلاصة أن هذه الآية تملأ القلب مهابة من الله وجلاله وكماله حتى لا تدع موضوعا للغرور بالشفعاء الذين يعظمهم المغرورون ويتكلون على شفاعتهم فأوقعهم ذلك في ترك المباحات في الدين فخويت قلو بهم رمن ذكر الله وخلت رمن خشيته جهلا منها بما يجب من معرفته وأفسدت فطرتهم الأهواء والجهالات

س ١٢٧ \_ ما الذِي تُفْهِمُ عن سِياقِ المُصَنِّفُ لِآيةِ الكُرُسِي؟

ج \_ الموجب لسياقه لها \_ والله أعلم \_ أنه لما تضمنته من النفي والاثبات لأن فيها شاهد للضابط الذي ذكره المصنف من أنه سبحانه قد جَمَع فيمك وصنف به نفسه بين النفي والاثبات ولما احتوت عليه من المعاني الجليلة .

س ١٢٨ \_ ما الذي تعرُّفهُ عن مُعْنَى قُولِهِ: « هُـوُ الْأَوُّلُ والآخِرُ والظاهِرُ والباطِنُ وهُو بكلِ شيء عليم » ؟

ج \_ قد فسرها صلى الله عليه وسلم بما لم يبق مقالا لقائل حيث يقول: « اللهم أنت الأول فليس قبلك شيء ، وأنت الآخر فليس بعدك شيء ، وأنت الظاهر فليس فوقك شيء ، وأنت الباطن فليس دُونك شيء » فمدار هذو الأسمار الأربعة على الباطن فليس دُونك شيء » فمدار هذو الأسمار الأربعة على الاحاماة .

الم وهي تنقسم إلى قسمين زمانية ومكانية فأحاطت أوليته بالقبل ، وأحاطت أخريته بالبُعد، وأحاطت ظاهريته وباطنيته بكل ظاهر وباطن ، فما مِن ظاهر الا والله فوقة ، وما مِن بأطن الا والله دُوْنَه .

فالأول قدمه والآخر بقاؤه ودوامه والظّاهر علوه وعظمته والباطن قربه ودنوه وقوله «وهو بكل شيء عليم » فلا يخفى عليه شيء لا دقيق ولا جليل •

### س ١٢٩ ـ ما الذي يُؤْخُذُر من هذه الآية الكريمة ؟

ج - فيها أولاً: إثباتُ أوليتِهِ سبحانه وسبقه لكل شيء · ثانيا: اثبات دوامه و بقائه وأنه لا شيء بعده ·

ثالثًا: اثبات علو الله على خلقه ٠

رابعاً : افادة قربه ودنوه واحاطته سبحانه مع أنه قوقهم خامساً : سعة علمه وأنه أحاط بكل شيء علماً ·

سادسا: فيها رد على المعتزلة ٠

ثامنًا : الرد على مُن قال انه يعلم الكليات دون الجزئيات. تاسعًا : اثبات صفة الكلام ·

عاشرا: التنبيه على مقام المراقبة والخوف من الله .

ر . س ۱۳۰ - بَنْ مُعْنَى قُولِهِ تَعَالَى « وَتُوكُلُّ عُلَى الحَي الذِيلا يَمُونُ وَسُبَحُ بِحُمْدِهِ » ؟

ج \_ التوكلُ اعتمادُ القلبِ على اللهِ في جُلْبِ المنافعِ ودُفْسِعِ اللهِ في جُلْبِ المنافعِ ودُفْسِعِ المُضارِ مُعُ الثِقُةِ بِاللّهِ وفِعُلِ الأَسْبُابِ أَيُ وَتُوكُلُ عَلَى رَبِكُ الدَّائِمُ البَاقِي رَبِ كُلِ شَيءَ وَمَلِيكُهُ واجعله مَلْجًا وذَخْرا لَكَ ، وفوضُ أمرك اليه واستسلم له واصبر على ما نابك فيه فانه كافيك وناصرك ومبلغك ما تريد .

قال ابن القيم - رحمه الله - : ولا يتم التوكل الكامل إلا بمعرفة الله وصفاته وأفعاله واثبات الأسباب والاجتهاد فيها وقوة الاعتماد على الله والاستناد إليه والسكون بحيث لا يبقى القلب مضطر بارمن تشويش الأسباب ولابد رمن حسن الظن

والثقة بالله في نيل ما توكل العبد على الله فيه والتفويض الى الله واستسلام القلب له ويتوكل على الله في كل مطلوب حصوله أو دفع مكروه وأفضل التوكل ما كان في حصول خير ديني خاص أو عام أهما و

# س ١٣١ \_ ما الذِي يُؤْخُذُ مِن هُذِهِ الآية الكريمة ؟

ج ـ أولا : الأمر بالتوكل على اللهر.

ثانيا: اثبات صفة الحياة وهي من الصفات الذاتية فحياته سبحانه أكمل حياة وأتمها ويستلزم ثبوتها ثبوت كل كمال يضاد نفيه كمال الحياة وخصص صفة الحياة إشارة إلى أن الحي هو الذي يوثق به في المصالح ولا حياة على الدوام إلا لله سبحانه دون الأحياء المنقطعة حياتهم فارتهم إذا ماتوا ضاع من يتوكل عليهم .

ثالثًا : الحث على تسبيح الله وتقديسه ٠

رابعاً: الحث على حمد الله •

حامسا: اثبات صفة الكلام لله •

سادسا: الرد على من قال ان القرآن كلام محمد صلى الله عليه وسلم ·

## س ١٣٢ \_ ما الذي تعرُّفهُ عن اسمِهِ تعالى الحكييم ؟

ج \_ الحكيم مأخو ذرمن الحكمة وله معنيان أحدهما: بمعنى القاضي العدل الحاكم بين خلقه بأمره الديني الشرعي ، وأمره الكوني القدري وله الحكم في الدنيا والآخرة كما قال تعالى: « وله الحكم في الأولى والآخرة واليه ترجعون » المعنى الثاني: أنه المحكم للأمركي لا يتطرق اليه الفساد .

قال ابن القيم رحمه الله :ر وهُو العُكِيم وَذَاك مِن أُوصَافِهِ نُوعَكانِ أَيْضَكَا مَا هُمَا عَدُمَانِ نُوعَكانِ أَيْضَكَا مَا هُمَا عَدُمَانِ

حُسَكُم وأحْثُكَامُ فَكُلُّ مِنْهُمُ يضبُّ ثابتًا البُرْهَانِ ره، ينتفيك الأمران متحبدان س ۱۵س و سنجل الماعكة السديان

فلذاك لا يعددولاذم أو الا يعبدوه المسروابر اثنان ما أقسام حِكْمتِه تعالى ؟ ج \_ هِي تَنْقُسِمُ إِلَى قِسمين : أحدهما : حكمةً في خلقه وهي نوعان الأولى : إحكام هذا الخلق وإيجاده فيغاية الاحكام والاتقان والثاني : صدوره لأجل غايات محمودة مطلوبة له سبحانه وتعالى التي أمر لأحلها وخلق لأجلها • الثانية حكمة في شرعه وتنقسم الى قسمين ، الأول كونهـا في غاية الاتقان والاحسان : الثاني : كونهـا صدرت لغاية محمودة وحكمة عظيمة وإليها أشسار ابن القيم رحمه الله تعالى والحِكمة العليا عملى نوعين أيث ضًا حصِّه الرُّبقُو الطِّعِ البرُّهـ ان إحداهمُ فَي خُلْقِ عَلَيْ سُبُحُانَهُ مَ مُ مُ اللَّهُ مَا مُعَلِّنَ أَيْضًا لِيُسُ يَفْتِر قَانِ إحكام مدا الخلق عَاذُ إِنَّ عَالَمُ و دورو رفي غياً يُقر الاحكام والاتفان وصدوره مِن أَجْلِ غِنايًاتِ لُنَّهُ مِنْ أَجْلِ غِنَايًاتِ لُنِهُ مِنْ أَجْلِ عِنْ الْعَلَيْدِ لَهُ مِنْ أَجْلِ غِنَايًاتِ لُنِهُ مِنْ أَجْلِ عِنْ الْعَلَيْدِ لَنِهُ مِنْ أَجْلِ غِنَايًاتِ لَنْهُ مِنْ أَجْلِ عِنْ الْعَلَيْدِ لَنِهُ مِنْ أَجْلِ عِنْ الْعَلَيْدِ لَهُ مِنْ أَنْهُ لِلْعُلْمِ وَالْعُلْمُ وَلَا لَهُ مِنْ أَجْلِ عِنْ الْعَلْمُ وَلَا لَهُ مِنْ أَجْلِ عِنْ الْعَلْمُ وَلَا لَهُ مِنْ أَنْهِ لَا عَلَيْهِ وَلَا لَهُ مِنْ أَنْهُ لِلْعُلْمُ وَلَا لَهُ مِنْ أَنْهُ لِلْعُلْمُ وَلَا لَهُ مِنْ أَنْهُ لِنَالِي لِلْعُلْمُ وَلَا لَهُ مِنْ أَنْهُ وَلَا لَهُ لَا مِنْ أَنْهُ لِلْعُلْمُ وَلَيْهِ مِنْ أَنْهُ لِلْعُلْمُ وَلَا لَيْهُ لِلْعُلْمُ وَلَيْلُولُولُولُ وَلِي أَنْهُ لِلْمُ لَهُ لَا لَهُ لِلْعُلْمُ وَلَا لَهُ مِنْ أَنْهُ لِلْعُلْمُ لِنَالِهُ لِلْعُلْمُ وَلِمُ لِلْعُلْمُ وَلَيْكُمْ وَلِمُ لِلْمُ لِلِمِلْمُ لِلْمُ لِلِمُ لِلْمُ لِلْمِلْمُ لِلْمُ لِلْمِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ والعِكْمَةُ الأَخْرُى فَجِكُمُكَةٌ شُرْعِهِ ِ أيضاً وفيهكا ذَانِكُ الوصْفُــان غاياتُها اللَّاتِي حُمَّــدِنَ وَكُونَهُا في غـــاية الاتقـــانِ والاحْسَانِ

ر س ١٣٤ ـ ما الذِي تَعْرِفُهُ عَنْ مُعْنَى اسْمِهِ تَعَالَى اللطِيفَ النَّجِيرِ؟

ج \_ « اللطيف » الذي لطف علمـــه وخبره حتى أدرك السرائر والضمائر والخفايا والغيوب ودقائقالأمور والمصالح وغوامضها فالخفي في علمه مكشوف كالجلي من غير فرق •

وأنواع لُطْفه تعالى لا يُمكن حُصْرَهَا فيلطّف بعبده في أموره الداخلية المتعلقة بنفسه ، ويُلطف بعبده في أموره الخارجيـة فيسوقه ويسوق إليه ما به صلاحه رمن حيث لا يشعر ·

النوع الثاني لطفه بعبده ووليه الذي يريد أن يتم عليه احسانه كما جرى ليوسف عليه السلام ٠

ر روأما مُعنى « الخبير » فهو من الخبرة بمُعنى كمــــــــال العِلم وو توقه والاحــــــاطُة بالأشياء على وُجُــهُ الدِّقــــة والتفصيل وهو العلم بكل ما خُفِي وُدُقٌ .

فانعلم عندما يضاف إلى الخفسايا الباطنة يسمى خبرة ويُستمى صَاحِبُهَا خَبْيرًا والله سبحانه لا يجرى في الملك والملكوت شيء ولا يتحرك ذرة فما فوقها وما دونهسا ، ولا يسكن ولا يضطرب نفس ولا يطمئن إلا عنده مِن ذلك خِبرة .

وهو يقرب من معنى اللطيف ولهذا تجد في القرآن في بعض الآيات يقرن الله بينهما كما في قوله تعالى « ألا يعلم من خلق وهو اللطيف إلخبير » قال ابن القيم رحمه الله :

وهُ اللَّطِيفُ بعبُده ولِعبُده و رو رو رو رو اللَّطُفُ فَي أَوْصَافِه نُوعبُانِ ادْراكُ أَسْرَارٌ الأُمبُورِ بخبُرُة رو واللَّطفُ عِنْدُ مُوَاقِع الاحسانِ فيريكُ عِسْرَتُهُ ويُبُدي لَطفُ فَ والعُبُدُ فِي الغَفلاتِ عَنْ ذَا الشَّانِ ٦ ـ صفـة العِــلُم رِ وهي مِن الصِفــاتِ الدُاتِيةِ

س ١٣٥ ـ بَيْنُ مَا تُعْرِفُهُ عَنْ مُعْنَى قُولُهُ تَعَـالَى : « يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضُ وَمَا يُخْرُجُ مَنْهَا وَمَا يَنْزَلُ مِنْ السَمَاءُ وَمَا يَعْرِجَ فيها وهو معكم أينما كنتم والله بما تعلمون بصير » ؟

ج \_ في هذه الآية اثبات علم الله وصفة العلم من الصفات الذاتية التي لا ينفك الباري عنها فهو سبحانه يعلم ما يدخل في الارض من المياه والكنوز والأموات والبذور والوحوش وغير ذلك .

ويعلم ما يخرج من الأرض من نبات ومعادن ومياه وأموات وأبخرة وغير ذلك ، وما ينزل من السماء من ملائكة وأمطار ومصائب وحر وبرد وغير ذلك ، وما يعرج فيها من الحفظة والأعمال .

وهو معكم ، أي رقيب عليكم شهيد على أعمالكم حيثكنتم من بر أو بحر في ليل أو نهار في البيوت أو في القفار ، الجميع في علمه على السواء و تحت بصره وسمعه فيسمع كلامكم ، ويعلم سركم و نجواكم ، فهذه معية العلم والاطلاع والاحاطة .

قال ابن القيم : وُرُوكَى ابن نافِع الصَّدُوقُ سَمَاعُهُ أَمنَتُه عَلَى التَّحقيْقِ والاتَّقَانِ الله حَقَّا فِي السَّمَاءِ وعِلَمُ التَّحقيْقِ والاتَّقانِ سُبْحَانَهُ حَقَّا بِكُلِ مُكَانِ سُبْحَانَهُ حَقَّا بِكُلِ مُكَانِ س ١٣٦٠ ـ بِينَ مَا رُحِنَكُ مِن هُذِهِ الآية الكريْهة ؟ ج ـ أولا: اثبات صفة العلم رلله تعالى .

ثانيا: اثبات علو الله .

ثالثا: المسة العامة ٠

رابعا: اثبات البصر لله ٠

خامسا: اثبات القدرة •

سادسا: اثبات سعة علمه سبحانه ٠

سابعا: الحث على المراقبة ٠

ثامنا: اثبات صفة الكلام •

تاسعا: في الآية ما يدع الانسان في حسفر دائم وخشية دائمة من الحياء والتحرج من كل دنس ·

عاشرا: أثبات الألوهية .

الحادي عشر: اثبات قدرة الله •

الثاني عشر : في الآية ما يبعث على الخوف من الله والحذر من المعاصى •

الثالث عشر : حلم الله على الكافر والعساصي حيث لم يعاجلهم بالعقوبة ·

الرابع عشر: أن العباد لم يقدروا الله حق قدره والالما عصوه وهو يعلم كل شيء ويقدر على كل شيء ٠

قال ابن القيم رحمه الله:

قالوًا لَـ وَلَكُ وَلَيْسُ يُعِيدُنَا مِنَ الإِنْسُـانِ شَكْمًا وَتُكُذِيبًا مِنَ الإِنْسُـانِ هَذَا وَذَاكُ بِسُمُعِـ وَ وَلِلْمِلِهِ مِنْ الإِنْسُـانِ هَذَا وَذَاكُ بِسُمُعِـ وَ وَلِعِلْمِـ وَ وَلَا مُلَا مُلِكُمُ مِنْ الْمُرْسُلُونَ وَلَا مُلَا هُمُ وَالْمِلْ هُمُـ وَالْ

س ١٣٧ ـ بِينٌ مَا تُعْرِفُهُ عِنِ مُعْنَى قولِهِ تعالى « وعنْدُهُ مَا تَعْرِفُهُ عِنْ مُعْنَى قولِهِ تعالى « وعنْدُهُ مَا الْعُيْبِ لا يُغْلَمُهَا الا هُوُ ويَعْلَمُ مَا فِي البُرِّ والبُحْرِ ومِها تَسْقَطُ مِنْ وَرُقَةِ إلا يَعْلَمُهَا ولاحبَةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ ولا رُطبِ ولا يابسِ إلا في كِتَابٍ مُبْيْنِ » ؟

ج \_ هذه الآية العظيمة من أعظم الآيات تفصيلا لنعم الله المحيط والمعنى أن عنده سبحانه خاصة مخارن الغيب أو المفاتيح التي يتوصل بها اليه فهو الذي يحيط بها علما وسواه جاهل لا يعلم منها شيئا إلا ما أعلمه الله فقوله: «لا يعلمها إلا هو » جملة مؤكدة لمضمون الجملة الأولى •

قال المناوي: فمن ادّعى علم شيء منها كفر ، وخص علم ما في البر والبحر بالذكر لأنهما رمن أعظم مخلوقات الله ولكو نهما أكثر ما يشاهده الناس ويتطلعون لعلم ما فيهما والخلاصة أنه سبحانه يعلم الغيبوالشهادة والأحوال الظاهرة والباطنة والرطبة واليابسة وأنه لا ينك عن علمه شيء في الزمان ولا في المكان ولا في البر ولا في البحر ولا في الجو ولا في الأرض .

روى البخاري عن سالم بن عبد الله عن أبيه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « مُفَاتِيحُ الغيب خمسُ زيان الله عنده علم الساعة ، وينزل الغيث ، ويعلم ما في الأرحام ، وما تدري نفس ماذا تكسب غدا وما تدري نفس بأي أرض تموت ، أن الله عليم خبير »

وجاء في مُعْنَى الآية «وان ربك ليعلم ما تكن صدورهم وما يعلنون ، وما من غائبة في السماء والارض الا في كتاب مبين » وجاء في معناها أيضا «إنا نحن نحي المسوتى ونكتب ما قدموا وآثارهم وكل شيء أحصيناه في إمام مبين »

## س ١٣٨ ـ ما الذِي يُؤخذُ مِن هُذِه الآية الكُريْمة ؟

ج \_ فيها ، أولا : اثبات صفة العلم للـــه بالآسياء جملة و تفصيلا وعنده علم ما كان وما هو كائن الى يوم القيامة وما يكون قبل ذلك و بعده وقال ابن القيم ـ رحمه الله ـ : وهو العليم أحاط عِلْمَــا بالذي

وبكل شيء عِلْمُهُ سَبُعُهَا نَهُ رَ رَ فَهُ وَلِيْسُ ذَا نِسْيَانِ فَهُ وَلَيْسُ ذَا نِسْيَانِ وَكَذَاكُ يُعْلَمُ مَا يُكُونُ غُدًا وَمَهَا وَكَذَاكُ يُعْلَمُ مَا يُكُونُ غُدًا وَمَهَا وَكَذَاكُ يَعْلَمُ مَا يُكُونُ غُدًا وَمَهَا وَكَذَاكُ وَالْمُؤْجُدُ وَدَرِقِي ذَا الآنِ قَدَ كَانَ وَالْمُؤْجُدُ وَدَرِقِي ذَا الآنِ

ثانيا : فيها دليل على عظمة الله وسبعته في أوصافه كلها · ثالثا : فيها رد على المعتزلة ·

رابعا: الرد على من زعم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلم الغيب .

خامسا : فيها رد على القدرية الذين يزعمون أن الله لا يعلم الأشياء إلا بعد وقوعها ·

سادساً : اثبات اللوح المحفوظ ٠

سابعاً: أن اللوح المحفوظ محيط بالأشبياء كلها •

ثامنا : دليل على على الله على خلقه والمأخذ من قوله وعنده مفاتيح الغيب ·

تأسيعاً · اثبات صفة الكلام لله جل وعلا على ما يليق بجلاله وعظمته ·

عاشرا: فيها ما يدفع أباطيل الكهان والمنجمين والرمالين وغيرهم من المدعين ما ليس من شانهم ولا يدخل تحت قدرتهم ولا يحيط به علمهم •

الحادي عشر: تنبيه المكلفين إلى عدم إهمال أحسوالهم المستملة على الثواب والعقاب ·

الثاني عشر: أن الله يعلم المنظور والمحجـــوب والمعلوم والمجهول وجميع ما في الزمان والمكان على السواء ما يخفى عليه شيء جل وعلا وتقدس •

الثالث عشر: أن حركة الموت والفناء الساقطة من علو إلى أسفل ومن حياة إلى اندثار يعلمها الله ·

الخامس عشر: التعميم الشامل الذي يشمل الموتوالحياة والذبول والازدهار •

السادس عشر: الحث على الخوف من الله ومراقبته السابع عشر: ذكر البر لان الانسان قد شاهد أحواله

وكنرة ما فيه ٠

الثامن عشر: ذكر البحر وكثرة ما فيه • لان الحس يدل على أن عجائب البحار في الجملة أكثر وطولها وعرضها أعظم وما فيها من الحيوانات وأجناس المخلوقات أعجب •

التاسع عشر: أنه يفهم من الآن أن معلومــات مافي البر وما في البحر حقير في جنب ما دخل في عمــوم وعنده مفــاتيح الغبب •

العشرون: اثبات قدرة الله

رس ١٣٩ ـ بُنْ مَا تَعْرُفُهُ عَن مُعْنَى قُولِهِ تَعَالَى « وَمَا تُعْمِلُ مِن أَنْثَى وَلَا تَضُغُ إِلَا بِعِلْهِهِ » ؟

ج ـ المعنى لا يكون حمل ولا وضع الا والله عالم به ، سبحانه يعلم في أي يوم تحمل وفي أي يوم تضع فلم بخرج عن علمه وتدبيره وهل هو ذكر أو أنثى • ففي هذه الآية اثبات صفة العلم وانفراده سبحانه بعلم ما في الأرحام وعلم مدته فيها والد عا من أنكر صفة العلم •

والرد على من أنكر صفة العلم و الرد على من أنكر صفة العلم و المرد من أنكر صفة العلم و المرد و

ج \_ اللام متعلقة بخلق أو بيتنزل أو بمقدر أي فعل ذلك لتعلموا أنه بالغ القدرة لا يعجزه شيء فهذا عام يتناول أفعال العباد من الطاعات وكل شيء ومن قدرته تعالى أنه اذا شاء فعل رمن غير ممازع ولا مُعارض ومن أسمائه تعالى القدير قال ابن القيم رحمه الله:

وهو القدير فليس يعجزه إذا و و و و السلطان

فجميع الأشياء مُنقادة للقدرته تابعة لمسيئته ، ولا يخرج عن علمه شيء منها كاثنا ما كان وانتصاب علما على المصدرية أو صفة لمصدر محذوف .

## س ١٤١ ـ ما الذِي يُؤْخُذُ مِن هُذِهِ الآية ؟

ج ـ أولا: اثبات صفة العلم للــه ع

ثانيا: اثبات قدرة الله ، والدليل العقلي على علمه سبحانه أنه يستحيل ايجاد الآشياء مع الجهل لان ايجاد الأشياء بارادته والارادة تستلزم تصور المراد ولهذا قال تعالى « ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير » •

ثالثا: في المخلوقات من الاحكام والاتقان وعجيب الصنعة ودقيق الخلقة ما يشبهد بعلم الله جل وعلا لامتناع صدور ذلك من غير علم .

رابعا: في المخلوقات من هو عالم والعلم صفة كمال فلو لم يكن عالما لكان في المخلوقات من هــو أكمل منه ، وكل علم في المخلوق استفاده من الخالق ، وواهب الكمال أحق به • وفاقد الشيء لا يعطيه • قال ابن القيم رحمه اللــه :

وكمال من أعطى الكمال بنفسه رر ر ر ر افل وأجدر عند في العرفسان أيكون قد أعطى الكمال ومالة رو ر ر خالك الكمال ومالة أيكون انسان سيميعكا مبصرًا أيكون انسان سيميعكا مبصرًا متكلمكا بمشيئة وبيكان ؟ وله العيكاة وقد درة وارادة ورر المعيكان والعيكان والعيكان والعيكان والله قد أعطاه ذاك وليش هكا والله قد أعطاه ذاك وليش هكا ذا وصفكه فاعجب من البهتان وابعا: مما يؤخذ في الآية الرد على القدرية الذين يقولون

ان أفعال العباد غير داخلة في قدرة الله · خامسا : الرد على المعتزلة الذين يقولون عليم بلا علم · سادسا : رد على الجهمية المنكرين لعلم الله المحيط بالماضي والحالى والمستقبل ·

سابعا: اثبات الألوهية · ثامنا الحث على الخوف من الله · تاسعا: الحث على مراقبة الله · عاشرا · احاطة علم الله بكل شيء ·

الحادي عشر : حلم الله على الكافر والعاصي • الثاني عشر : أن العباد لا يقدرون الله حق قدره وإلا لمساعصوه وهو يعلم كل شيء •

سواه ولا معط غيره فما من دابة في الأرض ولا في السماء إلا على الله رزقها ، وقوله « ذو القوة » : أي صاحب القوة الكاملة والقدرة التامة فلا يعجزه شيء ولا يخرجه عن سلطانه أحد ومن قوته أن أوصل رزقه إلى جميع العالم وأنه يبعث الأموات بعد ما تمزقوا ، ومن قدرته إيجاد الأجرام العظيمة العلوية والسفلية ومن قدرته أن قلب عصا موسى حية تسعى الم

أعادها ومنها حضور عرش بلقيس في لحظة وأشياء كثيرة غير هذه لا يتسع لها هذا الموضع نـ ٨٨ –

ومن أسمائه تعالى : « المتين » والمتانة تدل على القسوة فالله تعالى بالغ القوة والقدرة ، قوي من حيث انه شديد القوة لا ينسب اليه عجز في حال من الأحوال :

## س ١٤٣ \_ ما الذي يُؤْخُذُ مِن هذه الآية الكريمة ؟

ج \_ أولا صفة الرزق وسعته وهو قسمان :

الأول : الرزق المطلق وهو ما استمر نفعه في الدبيسا والآخرة وهو رزق القلوب العلم والايمان والرزق الحلال ·

والثاني: مطلق الرزق العام لسائر الخلق برهم وفاجرهم والبهائم وغيرها وهو ايصال القـوت الى كل مخلوق وهــــذا يكون من الحلال والحرام والله رازقه ·

#### قال ابن القيم رحمه اللــه:

وكذُلِكُ السرزاق من أسمائه والرق على يد عبيده ورسبوله بروه المؤولة معروفان المعروفان المعروفان المعروفان المعروفان والرزق القلوب العلم والإيمان والرهمذا هو الرزق العبيل والإيمان والرهمذا هو الرزق العبيل ورزق المعتار في المنتان والثاني سوق القوت للأعضاء في والثاني سوق القوت للأعضاء في منوقها بوذان من الحلال كما يكون من الحلال كما يكون من الحلال كما يكون و المنتان والله دازقه بهذا الاعتبال والله دازقه بهذا الاعتبال ويكان بيكان و وليس بالاطلق دون بيكان

س ١٤٤ ـ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة ؟

ج ـ أولا: اثبات الألوهية •

ثانيا: اثبات القوة قال الله تعالى ان القوة لله جميعا · ثالثا: اثبات قدرة الله ·

رابعا: اثبات عظمة الله .

خامساً فيها دليل على كرم الله وكثرة رزقه للخلائق · سادساً : فيها رد على اليهود لقولهم أن الله فقير ـ تعالى

الله عن قولهم علوا كبيرا · سابعا : فيها ، دليل على غناه سبحانه ، وفقر الخلائق

سابعا: فيها ، دليل على غناه سبحانه ، وفقر الخلائق اليه ، قال شيخ الاسلام رحمه الله تعالى :

( والفقر لي وصف ذات لازم أبدًا كما الغنى أبدًا وصف له ذاتي ) ثامنا: في الآبة ما بوجب محسة العبد لله لأن النفوس

ثامنا : في الآية ما يوجب محبــة العبد لله لأن النفوس مجبولة على حب من أحسن إليها والله هو المحسن على جميــع الخـــلائق .

تاسعا: في الآية ما يبعث القلوب الطيبة الكريمة عـــــلى شكر الله خالق الخلق ورازقهم جل وعلا عاشرا: في الآية دليل على لطف الله حيث إيصـــــــاله رزق

عاشرا: في الآية دليل على لطف الله حيث إيصاله رزق جميع الخلق الدقيق والجليل · الحادي عشم : اثنات حكمة الله الذي قسم معتشبة الخلق

الحادي عشر: اثبات حكمة الله الذي قسم معيشة الخلق وأعطى كلا ما يناسب حاله .

الثاني عشر: الخوف من الله ذو القوة المتين و الثالث عشر: أن الرزق لا يطلب إلا من الله جل وعلا و الرابع عشر: اثبات علم الله وإحاطته بالخلائق و الخامس عشر: اثبات المتائة لله المنادس عشر: الحث على التوكل على الله و السادس عشر الحث على التوكل على الله و السادس عشر الحدث على التوكل على الله و السادس عشر الحدث على التوكل على الله و السادس عشر المنادس عشر المنادس عشر المنادس عشر المنادس عشر المناد المنادس عشر المنادس عشر المنادس عشر المنادس المنادس المنادس عشر المنادس عشر المنادس عشر المنادس عشر المنادس عشر المنادس عشر المنادس المنادس المنادس عشر المنادس عشر المنادس الم

السابع عشر: فيها دليل على رحمة الله بخلقة ورأفته · الثامن عشر: دليل على حلم الله حيث يررق الكافر لعاصلي ·

التاسع عشر : اثبات صفة الكلام لله · العشرون : اثبات وحدانية الله ·

## ٦ - ذُكرُ سمع الله وبصره -

ر ، س ١٤٥ - ما الذي تُعْرِفُهُ عن مُعْنَى فُولِهِ تعالى : « لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَى اللهِ وَهُو السَّمِيْعِ البُصِيْرُ » ، « إِن الله نِعِمَّا يُعِظِّكُمْ به إِنَّ الله كَانُ سُمِيْعًا بُصِيْرًا » ؟

ج ـ قد تقدم الكلام على الأولى في جواب سوال ٦٩ ، ٧٠ وأما الآية الثانية ، وهو قوله تعالى « أن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات الى أهلها وأذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل ، أن الله نعما يعظكم به أن الله كان سميعا بصيرا » وهو يعم الأمانة ما أؤتمن عليه الإنسان وأمر بالقيام به ، وهو يعم جميع الأمانات الواجبة على ألانسان من حقوق الله على عباده، كالصلاة والزكاة والصيام والكفارات والندور وعير ذلك مما هومؤتمن عليه لا يطلع عليه العباد ،

ومن حقوق العباد بعضهم على بعض كالودائع وغير ذلك مما يأتمنون بعضهم على بعض من غير اطلاع بينة على ذلك • « العدل » التساوي في الشيء ، والمراد ايصال الحق الى صاحبه من أقرب الطرق اليه •

« نعم » من أفعال المدح و « ما » قيل نكرة موصوفة كأنه قيل نعم شيئا يعظكم به أو موصولة أي نعم الشيء الذي يعظكم به وهذا أحد محامل « ما » العشر المذكورة بقوله : محامل « ما » عُشِر بإذا رُمْت عُدْها م

فَكَافِظُ عَلَى بَيْتِ سُلِيْمٍ مِنَ الشِعْرِ

ستفهم شرط الوصل فاعجب لنكرها. ستفهم شرط الوصل فاعجب لنكرها. بكفر ونفي زيد تعظيم مصدر

« والحكم » لغية : القضاء فالحكم العيدل هو فصل الخصومات على ما في كتاب الله وسنة رسوله ، والحكم بالعدل محتاج الى أمور ، منها :

أولا: فهم الدعوى من المدعي ، والجواب من المدعي عليه ليعرف موضع التنازع والتخاصم بأدلته من الخصمين .

ثانيا: خلو الحاكم من التحيز والميل الى أحد الخصمين • ثالثا: معرفة الحاكم الحكم الذي شرعه الله ليفصل بين

الناس على ضوئه من الكتاب أو السنة أو الإجماع .

رابعا: تولية القادرين على القيام بأعباء الأحكام ، وقد أمر المسلمون بالعدل في الأحكام والأقوال والأفعال والأخلاق، قال « وإذا قلتم فاعدلوا » •

ر ثم أُبِينُ حُسَنَ العُدُّلِ وأَدَاءِ الأَمَانَةِ ، فقال « إِن الله نعمًّا يُعطَّكُم بِه » أي أَدَاء الأَمَانَات والحكم بالعدل بين أَلنَاس ، إِذَّ لا يُعطِّكُم إِلا بِمَا فِيهِ صِلاحُكُم وفلاحُكم وسيعادُ تُكم في الدارينُ . يُعطِّكُم إلا بِمَا فِيهِ صِلاحُكم وفلاحُكم وسيعادُ تُكم في الدارينُ .

«إن الله كان سميعًا بصيرًا» أي عليكم أن تعملوا بأمسر الله ووعظه فإنه السميع لجميع الأصوات · البصد بحديد المبصرات ، فإذا حكمت بالعدل فهم سميد

البصير بجميع المبصرات ، فاذا حكمتم بالعدل فهو سميع لذلك الحكم ، وأن أديتم الأمانة فهو بصير بذلك ، والله أعلم وصلى الله على محمد وآله وسلم ،

## س ١٤٦ \_ ما الذي يُؤْخُذُ مِن هُذِهِ الآيةِ الكُريْهَةِ ؟

ج \_ أولا: الأمر بأداء الأمانات · ثانيا: الأمر بحفظ الأمانة لانه لا يمكن أداؤها الا بحفظها ثالثا: فيها وعـــد عظيم للمطيع ·

رابعا: وعيد شديد للعاصي ٠

خامسا : الاهتمام بحكم القضاة والولاة لانه فوض اليهم النظر في مصالح العباد ·

سادسا: الأمر بالعدل وهذا يشمل الحكم بينهم في الدماء والأموال والأعراض القليل والكثير على القريب والبعيد والبر والفاجر، والولى والعدو ·

سابعاً : وجوب العدل على الحكام والـــولاة حتى تصل الحقوق لأربابها كاملة غير منقوصة ·

ثامنا: فيها مدح من الله لأوامره ونواهيه لاشتمالها على مصالح الدارين ودفع مضارهما ·

تأسعا: النهي عن الظلم •

عاشرا: اثبات صفة السمع .

الحادي عشر: اثبات صفة البصر •

الثاني عشر: أن صفة السمع غير صفة البصر إذ العطف يقتضى المغايرة ·

الثالث عشر: فيها دليل الجزاء عن الأعمال •

الرابع عشر: الرد على المعطلة

الخامس عشر: التنبيه على مقام الاحسان •

السادس عشر: أن أداء الأمانة يشمل أساس الاعتقاد •

السابع عشر: أنه يشمل أساس العبادة •

الثامن عشر: أنه يشمل أساس التعامل وأساس العلاقات

كلها بين الناس وأول أمانة ترد الى أهلها أمانة الايمان •

التاسع عشر : لطف الله بخلقه ورحمته ورأفته بهم حيث أمرهم بما فيه صلاحهم ·

العشرون: التحذير من كتمان الأمانة ٠

الحادي والعشرون: اثبات صفة الكلام لله ٠

الثاني والعشرون : وجوب أداء الأمانة الى البر والفاجر .

الثالث والعشرون : اثبات الألوهية ٠

الرابع والعشرون: أن الله لم يهمل خلقه · الخامس والعشرون: أثبات صفة الكلام ·

السادس والعشرون: الحث على خوف الله والمأخدمن قوله

سميعا بصيرا

السابع والعشرون: الرد على القوانين الوضعية ﴿

س ١٤٧ ـ بين ما تَعْرِفه عن مَعْنَى قولِه تعالى: «قد سُمِعَ ا قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي الى الله ، والله يسمع تعاوركما أن الله سميع بصير » •

ج \_ المعنى قد سمع الله قول المرأة التي تجادلك في شأن زوجها وهي خولة بنت ثعلبة ، والحال أنها تشكى الى الله ضعفها وقلة حيلتها ، وذلك حين ظاهر منها زوجها بعد الصحبة الطويلة والأولاد ، قالت عائشة \_ رضي الله عنها \_ : تبارك الذي وسع سمعه الأصوات كلها ، إن المرأة لتحاور رسول الله وأنا في ناحية البيت أسمع بعض كلامها ويخفى على بعضه إذ أنزل الله « قد سمع ٠٠٠ » الآيات .

س ١٤٨ ـ ما الذي يُؤخُذُ مِن هذه الآية الكريمة: « قد سمِعُ اللهُ »، وُوُضِّحْ مَعْنَى « السميع » ؟

ج أولا: اثبات الألوهية ٠

ثانيا: اثبات صفة السمع ، ومن أسمائه تعالى: السميع ومعناه الذي لا يعزب عن سمعه المسموع وان خفى ، فيسمع دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء ، فأحاط سمعه بجميع المسموعات سرهسا وعلنها وقريبها وبعيدها فلا تختلط عليه الأصوات على اختلاف اللغات وعلى تفتن الحاجات وكأنها لديه صوت واحد ،

وسمعه تعالى نوعان أحدهما : سمعه جميع الأصوات كما

والثاني: سمع إجابة منه للسائلين والداعين والعابدين،

ومنه قوله تعالى عن ابراهيم عليه السلام: « ان ربي لسميع الدعاء »، ، قال إبن القيم رحمه الله :

وهُو السُّمِيْعُ يُرَى ويسُمُعُ ما

في الكؤن من سِستِر ومِن اعلان ولكلِّ صوْتِ مِنهُ سُمْعٌ حُسَاضِرَهُ وَمِن اعلان ولكلِّ صوْتِ مِنهُ سُمْعٌ حُسَاضِرَهُ والأعسلانُ مُسْتُويَانِ والسمعُ مِنه واسِعُ الأصُّواتِ لا والسمعُ مِنه واسِعُ الأصُّواتِ لا والسّدان يُخْفَى عَلَيْسُهِ بَعَيْدُهَا والسّدان

ومما يؤخذ من الآية :

ثالثا: اثبات صفة البصر •

رابعاً: اثبات الأفعال الاختيارية •

خامسا : أن الشكوى الى الله لا تنافي الصبر

س ١٤٩ - بُينْ مَا تُعُرفُهُ عِن مَعْنَى قُولِهِ تَعْالَى : « لَقَدَّ مُعْنَى قُولِهِ تَعْالَى : « لَقَدَّ مُعْنَى قُولِهِ تَعْالَى : « لَقَدَّ مُعَ اللّهُ قُورُ و نَحَنُ أَغُنيَا ، ٠٠٠ » ، وما رسِبُبُ نُزُولِ الآية ؟ ولِمَاذَا نَسِبُ الْقَتَلُ إِلَى الْيُهُودِ الأَحْيَاء مَعُ أَنْهُمُ لَم يُبَاشِرُوهُ ؟

ج ـ سبب نزولها ما ورد عن سعيد بن جبير عن ابن عباس لما أنزل الله قوله تعالى : « مُن ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له أضعافا كثيرة » قالت اليهود : يا محمد أفتقر ربك فسال عباده القرض فأنزل الله « لقد سمع الله قول الذين قالوا إن الله فقير و نحن أغنياء ٠٠٠ » الآية ٠

يخبر تعالى عن هؤلا المتمردين الذين قالوا أقبح مقالة وأشنعها فأخبر أنه قد سمع ما قالوه وأنه سيكتبه ويحفظهم أفعالهم الشنيعة وهي قتلهم الأنبيا بغير حق وأنه سيعاقبهم على ذلك أشد عقوبة •

ولا غرابة فهم اليهود الذين مُرْدُوا على النفاق ومُرْدُوا على السوءآت فهم الذين قتلوا الأنبياء قديما بغير حق ولا ذنب الا أنهم يقولون ربنا الله وأنهم يرشدونهم إلى مصالح الدنيا والدين ·

ونسبة القتل الى اليهود الأحياء مع أنهم لم يباشروا لانهم راضون عنهم وهم سلفهم ومن أمتهم والأمــة تؤخــذ بذنب أفرادها ولأنهم بين فاعل القبيح وتارك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيكون مشتركا بالقوة لا بالفعل .

وهؤلاء اليهود حاولوا قتل النبي صلى الله عليه وسلم وما حادثة أكلة خبير ببعيدة وجزاء هؤلاء أن الله سينتقممنهم، ويقول لهم تعالى إهانة وتنكيلا بهم وتعذيبا « ذوقوا عنذاب الحريق » كما أذاقوا أولياء الله ما يكرهونه ٠

#### س ١٥٠ ـ ما الذِي يُؤْخُذُ مِن هَذِهِ الآية الكريمة ؟

ج ــ فيها أولا: اثبات صفة السمع لله على ما يليق بجلاله وعمظته ·

ثانيا: اثبات صفة الألوهية •

ثالثًا: يجب على أفراد الأمة الانكار على من يفعل المنكر وتغييره، والنهي عنه لئلا يفشو فيها فيصير خلقا من أخلاقها وعادة مستحكمة فيها فتستحق العقوبة في الدنيا بالضيق والفقر والعقوبة في الآخرة •

رابعا: أن المتأخر اذا لم ينظر الى عمل المتقدم ويطبقه على أحكام الشريعة فيستحسن منه ميا تستحسنه ويستهجن ما تستهجنه عد شريكا له في اثبه ومستحقا لمثل عقوبته ولمستحقا لمثل عقوبته والمسا: أن الجزاء من جنس العمل ، فكما أذاقوا أولياء الله ألوانارمن العذاب قيل لهم « ذوقوا عذاب الحريق » و

سادسا: إثبات القول لله .

سابعا: أن هذا الأسلوب يتضمن التهديد والوعيد وليس المراد مجرد الاخبار بالسمع والكتبلكن المراد مع ذلك الاخبار بما يترتب على ذلك من المجازات بالعدل ،

ثامنا : وجود الحفظة •

تاسعا: في الآية دليل على البعث والجزاء على الأعمال .

عاشرا: الرد على المعطلة المنكرين لصفة السمع، والمعتزلة

القائلين سميع بلا سمع والمنكرين لصفة الكلام .

الحادي عشر: اثبات قدرة الله •

الثاني عشر: اثبات حلم الله •

الثالث عشر: أن الله لا يخفي عليه شيء فلذلك أجبر عما سيكون يوم القيامة •

الرابع عشر: اثبات النار وأنها لمن عصى وتمرد ٠

الخامس عشر : إن الله يمهل وأن كل شيء محصى •

س ١٥١ ـ مَّا الذِي تَعْرِفُهُ عَنْ مَعْنَى قُولِهِ تِعَسَالَ « أَمُّ يُعْسَبُونَ أَنَّا لا نَسْمَعُ سِرَّهُمُ ونَجُّواهُمُ ، كِلَ ورُسُلُنا لَسَديهِمِ يَحْسَبُونَ أَنَّا لا نَسْمَعُ سِرَّهُمُ ونَجُّواهُمُ ، كِلَ ورُسُلُنا لَسَديهِمِ يَوْخُذُ مِنْها ؟ يكتبون » وما الذي يَؤُخذُ مِنْها ؟

ج «السر» حديث الانسان بينه وبين نفسه أو غيره في خفية ، و «النجوى» هو ما يتحدث به الاسبان مع رفيقه ويخفيه عن غيره «بلى» كلمة تذكر لاثبات نفي سابق أي: بل ايظنون أنا لا نسمع سرهم و نجواهم ، والحفظة الكرام يكتبون ما يصدر منهم من قول و فعل صغير أو كبير حتى يردوا يوم القيامة فيجدوا ما عملوا حاضرا ولا يظلم ربك أحدا ، قسال صاحب الزنسة :

واحَّ أَدَّرُ مُنَاقَشُهُ الحسَابِ فَانَّهُ لابُدُ يُحْصَى مَّ جَنَيْتَ وُيكُتُبُ لَمْ يَنْسَبُ لَهُ الملكانِ حَيْنُ نَسَيْتَهُ بُلُ أَثَبْتُ الْهُ وَأَنْتُ لاهِ تَلْعَسَبُ

مما يؤخذ منها:

أولا: اثبات صفة السمع وهو من الصفات الذاتية ٠

ثانيا: أن السر والعلانية مستويان عند الله تعالى • ثالثا: فيها تحذير وتخويف فانطريقة القرآن يذكر العلم والقدرة تهديدا وتخويفا لترتيب الجزاء عليها كهذه الآية فالنبيه يأخذ حذره وغيره يهمل •

رابعاً: فيها دليل على وجود الحفظة وأنهم يكتبون ما يصدر

من بني آدم و

خامسا: فيها رد على من أنكر وجود الملائكة · سادسا: فيها رد على من أنكر صفة السمع أو أولها تأويل باطل ·

سابعا: اثبات صفة العلم والحياة والحكمة · ثامنا: اثبات صفة الكلام والرد على من أنكرها

تاسعا: اثبات قدرة الله

عاشرا: الحث على مقام الاحسان .

الحادي عشر: اثبات البعث والحشر والحساب والجزاء والجنة والنار .

الثاني عشر : لطف الله بخلقــه حيث بين للخلق أنهم لم يهملوا ليجتهد المطيع ويحذر العاصي .

### س ١٥٢ \_ ما الذي يُرادُ بِفَعْلِ السَّمْعِ ؟

ج \_ ذكر ابن القيم \_ رحمه الله \_ أنه يراد به أربعة معان: أحدها: سمع إدراك ومتعلقه الأصوات ·

احدها : سمع إدراك ومنعلقه الاصوات الااني : سمع فهم وعقل ومتعلقه المعانى .

الثالث: سمع أجأبة وأعطاء ما سأل ·

الرابع: سمع قبول وانقياد ٠

فمن الأول قوله تعالى: «قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها »، «لقد سمع الله قول الدين قالوا إن الله فقير ونحن أغنياء » •

ومن الثاني قوله تعالى « لا تقولوا راعنا وقولوا انظرنا واسمعوا » ، وليس المراد بالسمع سمع مجرد الكلام ، بل الفهم والعقل ، ومنه « سمعنا وأطعنا » •

ومن الثَّالَث : سمع اللِّه لمن حمده وفي الدعاء المأثور :

« اللهم اسمع » أي أجب وأعط ما سألتك ·

ومن الرآبع قوله تعالى : «سماعون للكذب » أي قابلون له منقادون غير منكرين له ومنه على أصبح القولين : «وفيكم سماعون لهم » أي قابلون ومنقادون وقيل عيون وجواسيس وليس بشيء •

س ١٥٣ ـ ما الذي تعرفه عن معنى اسمه تعالى البصيري؟

ج ـ معناه الذي أحاط بصره بجميع المبصرات فهو سبحانه يشاهد ويرى كل شيء وان خفى قريبا أو بعيدا فلا تؤثر على رؤيته الحواجز والأستار، فيرى دبيب النملة السودا في الليلة الطلماء على الصخرة الصماء ومناط عروق البوض والـندر وجريان القوت في العروق مهما دقت ولطفت •

قال ابن القيم \_ رحمه الله تعالى:

وهُو البُصْيُرُ يَرَى دُبِيْبُ النَّمْلَةِ السَّهِ والصَّوْانِ سُودازِ تَحْتُ الصَّخْرِ والصَّوْانِ ويرى مُجَارِي القُوْتِ فِي أَعْضَائِهُا ويرى مُجَارِي القُوْتِ فِي أَعْضَائِهُا ويرى خِياناتِ العُيونِ بَلِكُظْهَا رُورِ وَيُولِي وَيُرى خِياناتِ العُيونِ بَلِكُظْهَا رُورِ وَيُرى خِياناتِ العُيونِ بَلْكُظْهَا رُورِ وَيُرى خِياناتِ العُيونِ بَلْكُظْهَا رُورِ وَيُرى حَيَاناتِ العُيونِ بَلْكُظْهَا رُورِ وَيُرى حَيَاناتِ العُيونِ بَلْكُظْهَا رُورُ وَيُرى حَيَاناتِ العُيونِ بَلْكُظْهَا رُورُ وَيُرى حَيْناتِ الأَجْفَانِ الأَجْفَانِ الأَجْفَانِ الأَجْفَانِ الأَجْفَانِ اللَّهِ فَيَانِ وَيُرى حَيْنَاتِ اللَّهُ تَقَلَّبُ الأَجْفَانِ اللَّهِ فَيَانِ وَيُرى مَنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُلْعُ الْمُلْعُلِمُ اللْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ

س ١٥٤ ــ ما الذي تُعْرِفُه عن مُعْنَى قوله تعالى « أَلُمُ ْ يُعْلُمُ بأنَ اللهُ يَرى » مُبِيِّناً سَبَبَ نَزُوْلِهَا ؟

ج ـ قيل إن هذه الآية نزلت في أبي جهل حين نهي النبي صلى الله عليه وسلم عن الصلاة عند البيت : والمعنى أما عُلم

هذا الناهي عن الهدى بأن الله يراه ويسمع كلامه وسيجاريه على فعله أتم الجراء ·

ففي الآية أولا: وعيد شديد -

ثانيا: اثبات الرؤية •

فالثا: اثبات الألومية .

رابعا: أثبات صفة الكلام •

خامسًا : الخوف من الله جل وعلا ٠

سادسا: الحث على المراقبة .

س ١٥٥ ـ ما الذي تعرفه عن معنى قولِه تعالى « السندي يراك حين تقوم وتقلبك في الساجدين انه هو السميع العليم»؟

ج ـ المعنى يقول تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم توكل على العزيز الرحيم ١٠٠٠ الغ ، أي فوض جميع أمورك اليه فانه مؤيدك وناصرك ومظفرك ومعلى كلمتك ومعتن بك يراك في هذه العبادة العظيمة التي هي الصلاة وقت قيامك فيها وتقلبك راكعا وساحدا ،

وخصها بالذكر لفضلها وشرفها ولأن من استحضر قرب ربه فيها خسع وذل وكملها وبتكميلها يكمل سائر عمله ويستعين بهاعلى جميع أموره إنه هو السميع لسائر الأصوات على اختلافها وتشتتها وتنوعها ٠

العليم الذي أحاط علمه بكل شيء بالماضي والحساضر والمستقبل والسواجب والممكن والمستحيل والظاهر والباطن والشاهد والغائب في علمه على السواء لا إله إلا هو رب العرش العظيم .

يستنبط من الآية:

١ \_ الحث على التوكل

٢ \_ اثبات العزة لله تعالى «إِن العِزَّةُ لله جَمِيْعاً»

٣ \_ اثبات الرحمة

٤ \_ اثبات صفة البصر

ه \_ اثبات صفة السمع

7 \_ اثبات صفة العلم

٧ \_ اثبات قرب الله

٨ \_ متمسك لمن فضل السمع على البصر

9 \_ اثبات الرؤية

١٠ \_ عناية الله بنبيه صلى الله عليه وسلم

۱۱ ــ دليل على الصلاة وشرفها

١٢ \_ الحث على مقام الاحسان

۱۳ ـ الرد على من أنكر شيئا من الصفات ١٤ ـ اثبات صفة الكلام لله

١٥ \_ دليل على أن القرآن كلام الله لا كلام محمد ولا غيره

١٦ \_ دليل على أن الله مؤيد نبيه وحافظه و ناصره

١٧ \_ الرد على من أنكر رسالة محمد صلى الله عليه وسلم

رس ١٦ - تَكُلَّمُ بِوُضُوْحٍ عِن ما تَفْهُمُهُ مِن مَعْنَى قولِه تعالى « وقلِ اعْمَلُوا فَسُكِرَى اللهُ عَمَلكم ورُسُوله والمؤَّمِنُون » ؟

ج \_ قل يا محمد لهؤلاء المنافقين اعملوا ما شئتم من الاعمال واستمروا على باطلكم فلا تحسبوا أن ذلك سيخفى فلابد أن يبين عملكم ويتضح •

وَإِنْ خَالَهُا تَخْفَى عَلَى النَّاسِ تُعْلَمُ

قال مجاهد على الآية أروقل اعملوا فسيرى الله عملكُم » العهذا وعيد يعنى من الله للمخالفين أو امره بأن أعمالهم ستعرض

عليه تبارك وتعالى وعلى رسوله صلى الله عليه وسلم وعلى المؤمنين وهو كائن لا محالة يوم القيامة كما قال تعالى «يومئذ تعرضون لا تخفى منكم خافية » وقلد يظهر الله تعالى ذلك للناس في الدنيا كما تقدم في حديث أبى سعيد ما يدل على ذلك ففي الآبة:

١ \_ اثبات الرؤية

٢ \_ اثبات الألوهية

٣ \_ رؤية الرسول صلى الله عليه وسلم لأعمالهم

٤ \_ رؤية المؤمنين لأعمال المذكورين

ه \_ اثبات البعث

7 ــ اثبات الخشر ٧ ــ اثبات الجزاء على الأعمال

٨ \_ اثبات صفة الكلام لله ٠

٩ \_ صفة العلم لله

١٠ \_ أن الله لا يضل ولا ينسى

١١ \_ أن القرآن كلام الله لا كلام محمد

۱۲ ــ الرد على من أنكر شيئًا من هذه الصفات أو أولهـــا بتأويل باطل

١٢ \_ الحث على المراقبة واخلاص العمل لله وحده .

#### ٨ \_ الاِرَادُةُ والشِيْئَةُ -

# س ١٥٧ \_ ما هِي أدلةُ أَثباتِ صِفَتَيُّ الارادُةِ والسُرِيئَةِ؟

ج \_ قوله تعالى «ولولا اذ دخلت جنتك قلت ما شاء الله لا قوة الا بالله » وقوله «ولو شاء الله ما اقتتلوا ولكن الله يفعل ما يريد » وقوله «فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للاسلام ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقا حرجا كأنما يصعد في السماء »

﴿ ١٥٨ ـ بِنِ مِا تَعْرِفُ عِن مَعْنَى قوله تعالى في الآية الأولى « ولولا إذْ دَخُلْتَ جُنْتكُ » الآية ، وبَيِّنْ مَا يُؤخُذُ منها مِن أحكام ؟

ج - أي وهلا اذ أعجبتك جنتك حين دخلتها ونظرت اليها حمدت الله على ما أنعم به عليك وأعطاك من المال والولد وقلت الأمر ما شاء الله والكائن ما قــدره اللــه ليكون ذلك منك اعترافا بالعجز ، وبأنها وما فيها بمشيئة الله إن شاء أبقاها وإن شاء أفناها وأن ما تيسر له من عمارتها إنما هو بمعونة الله لا بقوته وقدرته ففي هده الآية :

أولا: اثبات المسيئة •

ثانياً: أن الأمر ما شاء الله والكائن ما قدره الله •

ثالثًا: الحث على حمد الله والاعتراف بنعمه ٠

رابعا: أنه لا تحول من حال الى حال الا بمعونة الله تعالى٠

خامسا : وصفه سبحانه بالقوة ٠

سادسا : النصح والتوبيخ رائ قال مقالة تنافي الشرع · سابعا : اثبات الألوهية لله ·

ثامنا : اثبات قدرة الله وأن الأمر كله لله •

تاسعا: على الانسان أن يخضع لله ويعترف بالعجز · عاشرا: أنه ينبغي للانسان اذا أعجبه شيء أن يقول ماشاء الله لا قوة الا بالله ·

الحادي عشر: أن قول ذلك سبب لثبوت النعمة وزيادتها لان الاعتراف شكر وقد قال الله جل وعسلا « لئن شكرتم

لأزيدنكم »٠

ر س ٩٥٩ ـ بين ما تُعْرُفُه عن مُعْنَى قوله تعالى : « ولو شَاءُ اللهُ ما اقْتَتُلُوا ٠٠٠» الخ ؟

ج \_ في الآية أولًا: إخبارٌ عُمَّا وُقَعُ بَين أَتُبُاعِ الرسلِ مِن بعدهم مِن التنازع والتعادِي وأن ذلك إِنما كان بمشيئة الله عز وجل ، ولو شناء الله عدم اقتتالهم لم يقتتلوا إِذْ لا يجرى في ملكه إلا ما شناء سنجانه ففي هذه الآية :

أولا: إثبات المسيئة لله سبحانة وأن ما شاءه لابُدُّ مِن

ثانيا: فيها رد على المعتزلة لانه سبحانه لو شهاء أن لا يقتتلوا ما اقتتلوا ، والمعتزلة يقولون: شهاء أن لا يقتتلوا فاقتتلوا فهم يزعمون أن مشيئة الكافر تُعْلِبُ مُشيئة اللهراء تعالى الله عن قولهم علوا كبيرا .

ثالثا: إثبات الفعل حقيقة لله على مايليق بجلاله وعظمته و رابعا: إثبات صفة الحياة وهي من الصفات الذاتية خامسا : إثبات صفة القدرة وهي من الصفات الذاتية سادسا : فيها دليل على أن أفعاله قائمة به ولولا ذلك لم يكن فعالا ولا موصوفا بصفات الكمال .

سابعا: أنه سبحانه لم يزل فعسالا لما يريد ولم يزال موصوفا بصفات الكمال ، والفعل من لوازم الحياة والرب لم يزل حيا فلم يزل فعالا لما يريد ، قال ابن القيم ث

والله ربي لم يُزْلُ ذَا قُدُرُة ومُشِيئَة ويليْهِكَ وصْفَانِ وَصُفَانِ العلم مُعْ وصْفِ الحيكاة وهُذه أوصاف ذات الخالِق المنانِ وبها تمامُ الفِعْلِ ليسَ يدُوْنِها فعال يُتمامُ الفِعْلِ ليسَ يدُوْنِها

س ١٦٠ ـ ما الذي تعرفه عن مَعْنَى قوله تعالى « فَهَنْ يُرِدُ اللهُ أَنْ يُهْدِيهُ يَشْرُحُ صَدْرُهُ لِلاسْلامِ وَهَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعُلُ صَدْرُهُ ضَيِّقاً حُرُجًا » ؟ صَدْرُهُ ضَيِّقاً حُرُجًا » ؟ صَدْرُهُ ضَيِّقاً حُرُجًا » ؟ صَدْرُهُ ضَيِّقاً حَرُجًا » ؟ صَدْرُهُ ضَيِّقاً حَرُجًا » ؟ صَدْرُهُ ضَيِّقاً مَرْدُهُ اللّهِ وَتَقَدِيهِ هَ

رُ جَ \_ يَقُولُ تَعَالَى : ﴿ فَمَنَّ كَانَ أَهُلاَ الرَّادَةِ اللَّهِ وَتَقْدِيرِهِ لِهِ مَا لَكُ وَيُقَدِيرِهِ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

الحق والرشاد وجد لذلك في نفسه انشراحا واتساعا بما يشبعر به قلبه من السرور .

فلا يجد مانعا من النظر الصحيح فيما ألقى إليه ، فيتأمله و تظهر له عجائبه و تتضح له دلائله فتتوجه إليه إرادته و يدعوا له قلبه بما يرى من ساطع النور الذي يستضى به له و باهر البرهان الذي يتملك نفسه .

ولما سئل صلى الله عليه وسلم عن هذه الآية قالوا: كيف يشرح صدره يا رسول الله ؟ قال: نور يقذف فيه فينشرح له وينفسح • قالوا: فهل لذلك من أمارة يعرف بها؟ قال: الانابة إلى دار الخلود والتجافي عن دار الغرور والاستعداد للموت قبل نزول الموت •

وقوله: «ومن يراد أن يضله» ١٠٠ النع ، أي من فسدت فطرته بالشرك وتدنست نفسه بالآثام والذنوب يجد في صدره ضيق أيما ضيق إذا طلب إليه التأمل فيما يُدّعى له من دلائل التوحيد والنظر في الآفاق والأنفس لما استحوذ عسلى قلبه من باطل التقاليد والاستكبار عن مخالفة ما ألفه وسار عليه الأكثر من الناس ،

وتضعف إرادته عن ترك ما هو عليه فتكون إجابته للداعي إلى دين الاسلام والتمسك به تقيلة ويشعر بالعجلز عن احتمالها ، ويكون مثل من صعد في الطبقات العُليا في جسو السماء إذ يشعر بضيق شديد في النفس وكلما صعد في الجو أكثر شعر بتخلخل الهواء ولم يستطع البقاء فإن هو قد بقى فيها مات •

وقيل كأنه رمن ضيقه وشدته يصعد في السماء أي يُتكُلُّفُ الصعود إلى السماء الذي لا حيلة فيه و والخلاصة أن هذا مُثلً ضربه الله لقلب الكافر في شدة ضيقة عن وصول الايمان إليه بقوله فمثله في امتناعه رمن قُبُولِ الايمانِ وضيقه عن وصولًه

اليه مثل امتناعه عن الصعود الى السماء وعجزه عنه لانه ليس في وسعه وطاقته الوصول اليه ٠

## س ١٦١ \_ ما الذي يُؤْخَذُ مِن هَذِهِ الآية الكريَّهة ؟

ج \_ فيها ، أولا: أن الهداية والاضلال بيد الله •

ثانيا: أن العبد مفتقر إلى ربه في كل شيء ٠

ثالثًا: أن العباد لا يملكون لأنفسهم نفعًا ولا ضرا

رابعا: أن من تفرد بالخلق والرزق هو المستحق أن يفرد بالألوهية والعبادة والسؤال وأنه ليس عند أحد من هداية القلوب وتفريج الكروب شيء، لا الأنبياء ولا الملائكة ولا غيرهم

خامسا: فيها رد على من زعم أن النبي صلى الله عليه وسلم يملك سيئارمن ذلك فضلا عن غيره ٠

رُ سَادِسِا : فَيِهَا إِثْبَاتِ العلةِ وِالْحَكَمَةُ فِي أَفَعَالُ اللَّهِ إِذْ لا يُعْقَلُ مُرِيْدٌ إِلا إِذَا كَانَ المريدُ قد فَعُلُ لِحَكَمَةً يقصدها بالفعل .

سنابعا: فيها رد على الجهمية الدين ينفون الحكمـــة عن الله في خلقه وأمره .

ثامنا: إثبات صفة الارادة الكونية القدرية المرادفية للمشيئة ·

تاسعاً : إثبات الألوهية لله •

عاشرا: أن من انشرح صدره للاسلام بأن اتسع وانفسح فاستنار بنور الايمان حتى يصفر اليقين فاطمأنت بذلك نفسه فإن هذا علامة على أن الله قد هداه ومن عليه بالتوفيق الحادي عشر: أن علامة من يرد الله أن يضله يجعل صدره

ضيقا حرجًا ٠

الثاني عشر: أن مُن أراد الله بإضلاله يكون فيه انكماش و تَحُبُّرُ وضِيَّقٌ وشُرُوْدٌ عن الصراط المستقيم و المالث عشر: أن الايمان انشراح ويُسْرٌ وطُما لِينَهُ

الرابع عشر: اثبات قدرة الله •

الخامس عشر: أن قلوب العباد يصرفها الله كيف يشاء و السادس عشر: أن من شرح الله صدره للاسلام يتلقاه و يسمعه و يمتزج به و يطمئن اليه •

السابع عشر : أن من أراد الله اضلاله تتعطل حواسه و وجوارحه و بصيرته عن التطلع والاتصال والاستجابة للهداية .

الثامن عشر: اثبات صفة الكلام •

التاسع عشر: اثبات قدرة الله التي لا يعجزها شيء ٠

العشرون: الرد على من أنكر شيئا من هذه الصفات .

الحادي والعشرون : اثبات صفــة العلم وأنه أعلم بمن يستحق الهداية ومن يستحق الاضلال ·

الثاني والعشرون : دليل على عظم فضل الله على عبده المؤمن الذي شرح صدره للاسلام ·

رُ س ١٦١٧ - كِيْفُ يُرِيْدُ اللهُ سُبِّحَانُه أَمْرًا لا يُرْضَاهُ ولا يُعِبّهُ ولا يُعِبُدُ وَكَيْفُ تَجْتَمِعُ إِرادُتُهُ لَهُ وَبُغْضُهُ وَكُيْفَ تَجْتَمِعُ إِرادُتُهُ لَهُ وَبُغْضُهُ وَكُراهته ؟

ج ـ هذا السؤال أصل الافتراق والاضـــلال الواقع بين طوائف المسلمين وفرق الموحدين إذا علم ذلك فاعلم أن المراد نوعان: مُراد لِنَفْسِه ومُرَاد لِغُيرِه فَأَلَم اد لِنَفْسِه مطلوب مُحْبُوب للذاته وما فيه من الخير فهو مراد ارادة الغايات والمقاصد .

والمرادُ لِغَيْرِهِ قد لا يكون في نفسه مقصودًا لِلْمُرِيْدِ ولا فيه مصلحة له بالنظر إلى ذاته وإن كانوسيْلة إلى مقصودة ومُرَادِهِ فهو مكروة له مِن خَيثُ نَفْسِهُ وذاتِه مُرَّادٌ لَهُ مِن حَيْثُ إِفْضًا لِهُ فهو مكروة له مِن خَيثُ نَفْسِهُ وذاتِه مُرَّادٌ لَهُ مِن حَيْثُ إِفْضًا لِهِ وايصالِه إلى مُرَادِه فيجتمعُ فِيه الأمْرُانِ بَغْضُهُ وإرادُتُه مِن غيرِ تناف لاختلاف متعلقهما

ر وهذا كالدواء المتناهي في الكراهة إذا علم متناولة أن فيه رسفائه ، وقطع العضو المتآكل إذا علم أنَّ في قطع العضو المتآكل إذا علم أنَّ في قطع العضو

وقطع المسافة الشاقة اذا علم أنها توصل الى مراده ومحبوبه بل العاقل يكتفي في ايثار هذا المكروه وارادته بالظن الغالب وان خفيت عنه عاقبته وطويت عنه مغيته .

فكيف بمن لا تَخفّى عليه العواقبُ فهو سبحانه يكرُ الشيء ويبغضه في ذاتِه ولا يُنافي ذلك إرادته لغيره وكونه سبباً لأهر هو أحب اليه من فقده من ذلك خلق ابليس الذي هو مكادة الفساد الأديان والأعمال والاعتقادات والارادات وهو سببك شقاء العبيد وعملهم بما يعضب الرب المريد وهو الساعي في وقوع مساخط الله ومناهيه بكل طريق وحيلة فهو مسخوط اللباري مُنعُوضٌ قد لعنه وأبعده وغضب عليه وطرده .

رر أومع هذا فهو وسيلة إلى مُحاب كثيرة للباري جلا وعسلا يُتَرَبُّ وُجُودُهَا عَلَى خَلْقِهِ وَأَيْجَادِهِ وُوَجُودُهَا أَحَبُ إِلَى اللهِ مِنَ عُدُمِهَا لِحَكَمَةَ حُرُبَ مِنهُ فَي عَنَادِهِ عَلَى وَفَقِي مُرَادِهِ .

عُدِّمِهُا لِحِكُمةً جُرُبُ مِنهُ فَي عِبَادِهُ عَلَى وِفَقَ مُرَادِهِ . رَمِنهَا اظْهَارُ القُدُّرُةِ عَلَى خَلْقَ المتضاداتِ المُتَقَابِلاتِ كَخَلْقِ هذه الدواتِ التي هِي أَخَبُثُ الدواتِ وَأَشُرُّهُا وهي سَبَبُ كُلُ شر في مُقَابِلةً ذاتِ جَبْريلُ التي هِي رَمْنُ أَشْرَفِ الدواتِ وَأَطْهُرِهُا وأَزْ كَاها وهي مادة مُكِل خير فتبارك اللهُ خالقُ الأضدادِ .

وكما ظهرتٌ قدرتُه التامة في خلق الليل والنهارِ والداءِ والدواءِ والحُيّاةِ والمسوتِ والحرِ والبردِ والحسن والقبيسج والأرضِ والسماءِ والماءِ والنارِ والخيرِ والشرِ، كُلُّ ذَلِكُ ونظارُنُهُ رمن دلائل قدرتِه وعزتِه ،

فانه خلق مده المتضادات وقابل بعضها ببعض وسلط بعضها وسُلط بعضها وجعلها مُجَال تَصُرُّفِه وتدبيره وحكمته فخلو الوجودعن بعضها بالكلية تعطيل لكمال حكمته وكمال تصرفه وتدبير مملكته و

ومنها ظهورٌ أسمارُه القهرية كالقهار والمنتقم والعسدل والضار ونحوِها وظهورٌ أسمارُه المتضمنة لِحلمه وعفوه

ومغفرته وسنتره وتجاوزه عن حقه وعتقه لمن شاء من عبيده فلولا خلق ما يكرهه من الأسماب المفضية الى ظهـور هـــذه الأسماء لتعطلت هذه الحكم والفوائد ·

وفي الحديث « لو لم تذنبوا لذهب الله بكم ولجاء بقــوم يذنبون فيستغفرون فيغفر لهم » ومنها ظهور أسماء الحكمة والخبرة فان الحكيم الخبيرالذي يضع الأشياء مواضعها وينزل الأمور منازلها اللائقة بها ومنها حصول العبودية المتنوعة أهر و المنازلها اللائمة بها ومنها حصول العبودية المتنوعة أهر و المنازلها اللائمة بها ومنها حصول العبودية المتنوعة أهر و المنازلها اللائمة بها ومنها حصول العبودية المتنوعة أهر و المنازلها اللائمة بها ومنها حصول العبودية المتنوعة أهر و المنازلها اللائمة بها ومنها حصول العبودية المتنوعة أهر و المنازلها اللائمة بها ومنها حصول العبودية المتنوعة أهر و المنازلها اللائمة بها ومنها حصول العبودية المتنوعة أهر و المنازلها اللائمة بها ومنها حصول العبودية المنازلها اللائمة المنازلها اللائمة بها ومنها حصول العبودية المنازلها اللائمة بها و المنازلها اللائمة بها ومنها حصول العبودية المنازلها اللائمة بها و المنازلها اللائمة بها ومنها حصول العبودية المنازلها اللائمة المنازلها المن

رَ سَ ١٦٣ - إِلَى كُمْ تَنْقُسِمِ الارَادَةُ : وَمَا الَّذِي تَفَهَّمُ لَهُ مِنَ أُدِلِّهُ مِنَ أُولَتِهُا وَمَا يُؤْخُذُ مِنَ الآيات ؟

ج ـ تنقسم إلى قسمين كونية قدرية مرادفة للمسيئة وتقدم دليلها والقسم الثاني ارادة دينية قال شيخ الاسلام الارادة في كتاب الله نوعان ارادة تتعلق بالأمر ورادة تتعلق بالخلق فارادته المتعلقة بالأمر أن يريد من العبد فعل ما أمره واما ارادة الخلق فأن يريد ما يفعله هـو فارادة الأمر هي المتضمنة للمحبة والرضا وهي الارادة الدينية والارادة التعلقة بالخلق هي المسيئة وهي الارادة الكونية فالكفـر والفسوق بالخلق هي المسيئة وهي الارادة الكونية فالكفـر والفسوق التلك الارادة وموافقة للأمر المستلزم لتلك الارادة فأما موافقة مجرد النوع الثاني فلا يكون به مطيعا أ ها كلامه : وأما دليل الارادة الدينية الشرعية فمن ذلك قوله تعالى :

« يريد الله ليبين لكم ويهديكم سنن الـــذين من قبلكم ويتوب عليكم » ، « والله يريد أن يتوب عليكم » الآية « أحلت لكم بهيمة الأنعام الا ما يتلى عليكم غير محلى الصيد وأنتم حرم، ان الله يحكم ما يريد » •

فبعد ما ذكر الله سبحانه الأحكام السابقة المتعلقة بالبيوت والنكاح وما شرعه في آية سورة المائدة كأن سائلا ما هي الحكمة في ذلك ، وههل الأنبياء والأمم السابقة كانت

مكلفة بمثل هذا ، وهل هذه الأحكام مقصود بها التخفيف علينا أو التشديد •

فأجاب بهذه الآيات مبينا الحكم العالية في آياته وأحكامه وأنه ما جعل عليكم في الدين من حرج ملة أبيكم ابراهيم يريد الله أن يبين لكم ما هو خفي عليكم، ويرشدكم إلى ما فيسه مصلحتكم في الدنيا والآخرة وأن يهديكم مناهج من كان قبلكم أي الذين أنعم الله عليهم من النبيين وأتباعهم لتقتفوا آثارهم في سيرهم الحميدة، وأفعالهم السديدة، وشمائلهم الكاملة، وتوفيقهم التام، ويتوب عليكم من الاثم والمحارم والكاملة،

والله عليم حكيم ، أي في شرعه وقدره وأفعاله وأقواله . يريد الله أن يخفف عنكم في شرائعه وأومره و نواهيه وما يقدره لكم ، وذلك لرحمته التامة ، واحسانه الشامل وحكمته وعلمه بضعف الانسان من جميع الوجهوه ، ضعف البنية والارادة والعزيمة والايمان والصس ، فناسب ذلك أن يخفف الله عنه ما يضعف عنه ومالا يطيقه إيمانه وصبره وقوته .

وفيها أولا: بإثبات الارادة الدينية الشرعية •

ثانيا إثبات الألوعية / /

ثالثا: إثبات صفة العلم ٠

رابعاً : إثبات صفة الحكمة ، واثبات العلل والأحكام · خامساً : أن الله بين لعباده جميع ما يحتاجون إلى بيانه ،

عامساً . أن ألك بين تعباده جميع من الحق والباطل والحلال والحرام ·

سادسا: أن الله أراد من عباده أن يسلكوا مناهج من تقدمهم رمن الأنبياء والصالحين في دينهم ودنياهم ، وأن دينهم الذي ارتضاه لهم سابقا لا يبعد عما اختاره لكم .

سابعا: لطف الله بعباده في أحوالهم وما شرعه لهم · ثامنا: أن مرتكب الاثم يهمه جدا أن يشاركه غيره فيه ، إرضاء لِنفسه ، واطْمِئْنَانًا لها ·

تاسعا: أن الله أراد بهذه الأحكام التخفيف على عباده ٠ عاشراً : أن الانسبان خلق ضعيفا عن مقاومة الشبهـــوات والوقوف أمام تبار النساء ٠

الحادي عشر: الحث على التوبة -

الثاني عشر: لطف الله بخلقه حيث بين لهم •

الثالث عشر : في الآيات ما يدل على محاسن الاسلام .

الرابع عشر : اثبات رحمة الله ورأفته حيث سهل هــذا الدين

الخامس عشر : في الآياتما يدل على ضعف الانسان حيث خفف الله عنه ٠

السادس عشر : الحثعلى المراقبة والنظر الى آلائهوشبكره

س ١٦٤ ـ ما الذي تُفْهَمُهُ مِن الآية الخامسة « أُحِلُتْ لَكُمُ بَهِيْمُةُ الآنعامِ الِلَّا مَا يُتْلَىٰ عليكم » الآية ؟

ج \_ « أحلت » أبيعت « بهيمة الأنعام » ، الابل والبقر والغنم ، « إلا ما يتلي عليكم » ، أي ما سيتلي من تحريم بعضها في بعض الأحوال وقوله « غير مُعِلَى الصيد وأنتم حرم » قـــال بعضهم هذا منصوب على الحال والمراد بالأنعام ما يعم الانسى، من الابل والبقر والغنم ، وما يعم الوحشي ، كالظباء والبقـر والحمر الوحشية ٠

فاستثنى من الانسى ما تقـــدم ، واستثنى من الوحشى الصيد في حال الاحرام ، وقيل المراد أحللنا لكم الأنعــــام إلا ما استثنى منها لمن التزم تحريم الصيد وهو حرام، لقول « فمن اضطر غير باغ » الآية ·

وقوله « إن الله يحكم ما يريد » أي يحكم مــــا يريد من التحليل والتحريم لا اعتراض عليه في الحكم فله الحكم سبحانه وهو الحكيم لا حاكم غيره، فكلحكم سوى حكمه فهو باطلومردود وكل حاكم بغير حكمه وحكم رسوله فهو طاغوت كافر بالله ٠ قال تعالى : ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون · س ١٦٥ ـ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة ؟

ج \_ فيها أولا: اثبات صفة الحكم •

ثانيا: حل أكل بهيمة الأنعام •

ثالثًا: رحمته بخلقه حيث أحل لهم بهيمة الأنعام •

رابعا: تحريم صيد الوحشي من بهيمة الأنعام في حال الاحرام .

خامسا: اثبات صفة الارادة •

سادسا: اثبات الألوهية لله ٠

سابعًا: الرد على من أنكر شيئًا من ذلك •

س ١٦٦ ـ ما الفرقُ بَيْنُ الارادةِ الكونِيَّةِ القَدْرِيَةِ، والارادةِ الكونِيَّةِ القَدْرِيَةِ، والارادةِ الدِيْنِيَّةِ الشرعيةِ ؟

ج ـ الفرق بينهما ، أولا : أن الكونية القدرية مُسُتُلزِمُةُ رُلُوكُودِ المُرُادِ ، ومعنى ذلك أنه لابُدُّ مِن وُقُوعٍ مُرُادِهُا ·

ثانيا: الكونية القدرية شاملة للحوادث كلها، وهي المتعلقة بالخلق بأن يريد ما يفعله هو ، قال تعالى: « إنها أمره اذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون » فالكافر والسلم، والبر والفاجر ، والطاعات والمعاصي ، والأرزاق والآجال كلها تحتميان

ثالثا: أن الارادة الدينية لا تستلزم وقــوع المراد إلا أن يتعلق به الأول ، وهو الكوني القدري فيجتمعان في حق المطيع وتنفرد الكونية في حق العاصي ·

رابعا: هذه الارادة الدينية الشرعية تتعلق بالأمر بأن يريد من العبد فعل ما أمره به ، والله سبحانه يحبها وقعت أو لم تقع ، وهي المتضمنة للمحبة والرضا المتناولة لجميع ما أمر به شرعا ودينا ، وهي مختصة بالايمان والعمل الصالح ،

س ١٦٧ - أذكر ما بُيْنُ الادَادُتُينِ مِنْ عُمُومٍ وخصوص ؟

ج \_ الكونية القدرية أعم من جهة تعلقها بما لا يحبه الله ويرضاه من الكفر والمعاصى ، وأخص من جهة أنها لا تتعلق بمثل ايمان الكافر وطاعة الفاسق ، والارادة الدينية الشرعية أعم من جهة أن الواقع بالارادة الكونية القدرية قد يكون غير مأمور به ، وليس بين الارادتين تلازم ، بل قد تتعلق كل منهما بما لا تتعلق به الأخرى .

### ٩ \_ صِفةُ المُعبَّةِ والمُؤدّةِ

س ١٦٨ ـ ما الذي تُعَرفُهُ عن مَعْنى قُولُه تعالى « وأحْسِنُوا إِن الله يُحِبُّ المحسنين » وما الذي يُؤْخَذُ مِنها من الفوائد؟

ج \_ الاحسان : ضد الاساءة ، وهو نوعان : احسان في عبادة الخالق • فسره صلى الله عليه وسلم في الحديث بقوله « أن تعبد الله كأنك تراه ، فأن لم تكن تراه فأنه يراك » وأما الاحسان الى المخلوق ، فهو أما أن يكون ايصال النفع الديني والدنيوي اليه •

ويدخل في ذلك انفاق العلم ، بأن يشتغل بتعليم الجاهلين وهداية الظالمين ، ويدخل فيه انفاق المسال في وجوه الخيرات والعبادات ، واما أن يكون بدفع الضمرر عنهمم بحسب استطاعته أو بهما جميعا ،

وأما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة:

ففيها أولا: اثبات صفة المعبة لله على ما يليق بجلالـــه وعظمته ·

ثانيا: اثبات صفة الكلام •

ثالثا: اثبات الألوهية ٠

رابعا: أن محبة الله تتفاضل • فبعض العباد أعلا محبة

من الآخر عند الله كما لو كان اثنان أحدهما مؤمن محسن ، والآخر مؤمن محسن مجاهد متقى مقسط .

خامسا : أن الجزاء من جنس العمل .

سادسا: أن الاحسان سبب لمحبة الله ٠

سأبعاً : الرد على الجبرية •

ثامنا: اثبات فعل العبد وكسبه .

تاسعا: أن العبد يثاب على عمله الحسن ، ويعاقب على

عاشرا: اثبات الحكمة •

الحادي عشر: أن الله يحب مقتضى أسمائه .

الثاني عشر: لطف الله بخلقه حيث دلهم على ما هو سبب لحبته لهم ٠

الثالث عشر : ذم الاساءة والظلم •

الرابع عشر الأمر بمعالي الأخلاق ٠

س ١٦٩ ـ ما الذي تُعْرِفُهُ عن مُعْنَى قوله تعالى (اواقسِطواً إِن الله يَجِبُ القسطِين » ؟

ج \_ « القسط » : العدل في المعاملات والأحكام مع كل أحد قريب أو بعيد عدو أو صديق ، والعـــدل في حقوق الله ، أن تصرف نعمه في طاعته ، ولا يستعان بها ، ولا بشيء منها على معصمته .

أي اعدلوا في كل ما تأتونوما تدرون إن الله يحب العادلين في جميع أعمالهم ، في حكمهم بين الناس ، وفي جميع الولايات التي تولوها ، حتى إنه قد يدخل في ذلك عدل الرجل في أهله وعياله في أداء حقوقهم .

عن عبد الله بن عمرو ـ رضى الله عنهما ـ عن النبي صلى الله عليه وسلم قال « المقسطون عند الله تعالى يوم القيامة على منابر من نور ، على يمين العرش ، الذين يعدلون في حكمهم وأهاليهم وما ولوا » •

### س ١٧٠ ـ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة ؟

- ج ـ فيها أولا : الأمر بالعدل
  - ثانيا ، فضل العدل .
- ثالثا: أن العدل سبب لمحبة الله
  - رابعا: اتبات صفة المحبة •
  - خامسا: اثبات صفة الألوهية ٠
    - سادسا: اثبات صفة الكلام •
    - سابعا: اثبات الحكمة والعلة .

ثامنا: الردعلى من أنكر شيئا من ذلك من جهمية و نحوهم تاسعا: اثبات فعل العبد وكسبه وأنه يثاب على حسنه، ويعاقب على سيئه .

عاشرا: أن محبة الله تتفاضل •

الحادي عشر: أن الجزاء من جنس العمل •

الثاني عشر : لطف الله بخلقه حيث بين لهم ما هو سبب لحبته لهم ٠

الثالث عشر: الأمر بمعالي الأخلاق والنهي عن سفسافها س ١٧١ ـ بُينْ ما تَعْرِفُهُ عن مُعْنَى قوله تعالى: «إن الله يعب التوابين ويعب التطهرين » ؟

ج ـ التواب : كثير التوبة ، الذي كلما أذنب تاب ورجع عن المعصية • الطهارة : النظافة والنزاهة عن الأقسدار ، والطهارة تنقسم قسمين حسية وتكون عن الأحداث والأنجاس

ومعنوية وتكون عن الذنوب والآثام والمعاصي • والمعنى أن الله يحب الذين يرجعون اليه تائبين غير مصرين على سيء أفعالهم ، ويحب كل مُن نزه نفسه عن الأقذار ، وابتعد عن ارتكاب المنكرات •

#### س ١٧٢ ـ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة ؟

ج \_ فيها أولا: اثبات الألوهية •

تانيا: اثبات صفة المحبة على ما يليق بجلاله وعظمته لهذين الصنفين من عباده التوابين والمتطهرين ·

ثالثا: اثبات صفة الكلام •

رابعا: أن التوبة سبب لمحبة الله ٠

خامسا : أن التطهر سبب لمحبة الله

سادسا: الحث على التوبة ٠

سابعا: الحث على الطهار .

ثامنا : الرد على الجهمية والمعتزلة وتحوهم · تاسعا : في الآية دليل على أن للقاتل توبة ·

عاشرا: الابتعاد عن النجاسات

الحادي عشر: لطف الله بخلقه حيث بين لهم ما هو سبب لحبته لهم ٠

الثاني عشر: ذم الإصرار على المعصية •

س ١٧٢ \_ بَيِّنَ مَا تَعْرِفُهُ عَنْ مَعْنَى قُولِهِ تِعَالَى : « فَمُكَا السَّقَامُوْ الْكُم فَاشْتَقِيْمُوا لَهُمْ إِنَّ اللهُ يُحِبُّ الْتَقِيْنُ » ؟

ج ـ الاستقامة : صد الاعوجاج ، ومعناها لغة : الاستواء في جهة الانتصاب ، وأما معناها اصطلاحا ، فهي اتباع الحق والقيام بالعدل ولزوم المنهج المستقيم ، وفوله «فما استقاموا» ١٠٠٠ النح أي مهما تمسكوا بما عاقدتموه عليه ، وعاهدتموهم من ترك الحرب بينكم وبينهم عشر سنين فاستقيموا لهم الخ٠

وقد فعل صلى الله عليه وسلم ذلك والمسلمون واستمر العقد والهدنة مع أهل مكة من ذي القعدة في سنة ستالى أن نقضت قريش العهد ومالؤا حلفاءهم وهم بنو بكر على خزاعة أحلاف رسول الله صلى الله عليه وسلم فقتلوهم معهم في الحرم أيضا

فعند ذلك غزاهم رسول الله صلى الله عليه وسلم في رمضان سنة ثمان ففتح الله عليه البلد الحسرام ومكنه من نواصيهم ولله الحمد والمنة .

وقوله: «إن الله يحب المتقين » التقوى التحرز بطاعة الله عن معصية الله فهي كلمة جامعة لفعل المأمورات وترك المنهيات يخبر سبحانه وتعالى أنه يحب الذين يتقون الغسدر ونقض الدم د.

## س ١٧٤ \_ مَا الذِي يُؤْخُذُ مِن هُذِهِ الآيةِ الكُريْمَةِ ؟

ج \_ أولا: الحث على الاستقامة ·

تأنيا: إثبات صفة المحبة لله •

ثالثا: إثبات الألوهية .

رابعا: أن التقوى سبب لحبة الله •

خامساً : الحث على الوفاء بالعهد •

سادسا : بيان استباحة نبذ العهد عند عدم الاستقامة كما يفيد مفهوم الأية ·

سابعا: أن نقض العهد التواء وانحراف عن الطريق القويم ثامنا: التعبير بالتقوى لإبراز المعنى الأخلاقي في الوفاء بالعهود فالوفاء إستقامة في الشعور وحساسية في الضمير وأدب مع الرب جل وعلا ·

تاسعا: لطف الله بخلقه حيث بين لهم ما هو سبب لمحبته لهم إذا فعلوه وهو الاستقامة ركن استقام ·

عاشرا: الرد على منأنكر صفة المحبة أو أولها بتأويل باطل س ١٧٥ ـ ما الذي تُعُرفه عن مُعْنَى قوله تعالى: «قل إِنْ كُنْتُم تُحِبُونُ الله فاتِبعُونِي يُعْبِبُكُمُ الله » ؟

ج \_ الحب والمحبّة ميل النفس إلى الشيء لكمـال أدركته فيه ، يقال أحبّه فهو مُحبّوب \_ وحبّه يُحبّه \_ بالكسر فهو مُحبُوب

قال الأزهري: محبة العبد لله ولرسوله طاعت الامرهما واتباعه لهما ، ومحبة الله للعبد تليق بجلاله ، أثرها رحمت واحسانه واعطاؤه .

والمعنى قل يا محمد ان كنتم تحبون الله حقيقة فاتبعوني، فان ما جئت به من عنده مبين لصفاته وأوامره ونهيه ، والمحب الضادق حريص على معرفة المحبوب ومعرفة أمره ونهيه ليتقرب اليه بامتثال أمره واجتناب نهيه فان اتبعتموني يحببكم الله

وهذا حجة على من يدعى محبة الله في كل زمان ومكان وأعماله تكذب ما يقول ، اذ كيف يجتمع حبمع الجهل بالمحبوب وعدم العناية بأوامره نواهيه فهو كما قال الوراق:

تُعْصِى الألِكُ وأَنْتُ تُظْهِرُ حُبَّهُ رَ رَبُّ هُذَا لِعَبُّرِي فِي القِيَاسِ بَدِيْعُ لُو كَانَ حَبُكُ صَادِقًا لأَطْعَتُكُ

رِوان المُحِبِ لِن يُحْرِبُ مُطِيْبُ

قال السيخ رحمه الله : العَجَبُ السَدَى لا يُنْقَضَى أَن كُلُّ عَاقَلَ يَعْجَبُ مِمَّنْ عَرَفُ دِيْنَ محمد صلى الله عليه وسلم وقَصْدُهُ الحُقَّ ثم اتبع غيرَهُ ويعلم أنه لا يُفْعَلُ ذلك إلا مُفَرَّطَ في الجُهْلِ والصلالِ أَوْ مُفْرِطَ في الظُلْمِ واتباع الهوى فما مِن طائفة مِن طوائف أهل الأرض إلا وهُم مُقرون أن محمدا صلى الله عليه وسلم دُعًا سَا بُر الطوائف غيرُهُم إلى خير مِمَّا كانوا عليه في

وهذه الشهادة من جميع أهل الارض بأنه دعا أهْلُ الأرض إلى خير مما كانوا عليه فإن شهادة جُميْع الطوائف مُقْبُو لَة رُعلى غيرهم إذا كانو عبر مُتَّهُمُين عليهم فإنهم معادون محمدا وأمَّتُهُ ومعادون لِسَائِر الطوائف .

وأما شهادتهم لأنفسهم فغيرُ مُقْبُولُ قِي فَا نِهُم خُصُ وَمُةُ وَشَاهُم وَصُلَمُهُ وَسُمَادة الخصم على خصمه غير مقبولة وقد اعترف الفلاسفة

بأنه لم يقرع العالم ناموس أفضل من ناموسه واعترفوا بأنه أفضل وأكمل من نواميس الأنبياء الكبار ·

### س ١٧٦ ـ ما الذي يُؤْخُدُ مِن الآية ؟

ج ـ فيها ، أولا : اثبات الألوهية ٠

ثانيا: اثبات صفة الكلام •

ثالثاً: أثبات صفة المحبة •

رابعاً : الرد على الجهمية والمعتزلة •

خامسا: الحث على محبة الله بالسعي في أسبابها .

سادسا : الرد على من قال : ان القـــرآن كلام جبريل أو كلام محمد صلى الله عليه وسلم ·

سابعا: اثبات صفة المغفرة ، ومن أسمائه تعالى الغفور والغفار وهو الذي أظهر الجميل وستر القبيح ، والذنوب من جملة القبائح التي سترها ، قال تعالى « ان ربك واسع المغفرة» وفي الحديث « ان الله يقول : يا بُن آدم ، انك لو أتيتني بقراب الارض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئا لأتيتك بقرابها مغفرة » ، قال إبن القيم : م

» ، قال إن القيم : وهُو الغَفُــورُ فلو أتى بقرابها رمن غير شرك بُلْ مِن العِصْيكانِ لاقاهُ بالغَفْرانِ مِلْ قِرُابِهُكَا سُبْحَانَهُ هُو واسرِحُ الغَفْـرانِ

ثامنا : الحث على اتباع الرسول صلى الله عليه وسلم .

تاسعا: أن هذه الآية هي الميزان التي يعرف بها من أحب الله حقيقة ومن ادعى ذلك دعوى مجردة فعلامة محبة الله اتباع محمد صد الله عليه وسيله في كل شيء الدقيق والحليان

محمد صلى الله عليه وسلم في كل شيء الدفيق والجليل · عاشرا · أن ما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم حق كله

وصدق وأنه ما ينطق عن الهوى ٠

س ١٧٧ ـ ما الذي تُفْهَمُه عن مَعْنَى قوله تعالى: (يا أيها الذين آمنوا مَن يُرْتَدُّ مِنكم عن دينه فسكوف يأتى الله بقوم يحبهُم ويُحبُونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين يُخاهِدُونُ في سبيل الله ، ولا يُخافونُ لومة لائم ذلك فضل الله يؤتيه مَن يشاء والله واسعٌ عليم » •

ج ـ الارتداد: الغروج من الاسلام والدخسول في الكفر « أذلة » جمع ذليل ، بمعنى عاطفين عليهم ، « أعزة » جمع عزيز بمعنى متعالين عليهم ، أي يظهرون العطف والحنو والتواضع للمؤمنين ، ويظهرون الشدة والغلظة والترفع على الكافرين، بمعنى قوله تعالى ( أشداء على الكفار رحماء بينهم ( لومة لائم: أي عذل عاذل في نصرهم .

يخبر تعالى أنه الغني عن العالمين · وأنه من يرتد عن دينه فلن يضر الله شيئا وإنما يضر نفسه ، وأن لله عبادا مخلصين ورجالا صادقين قد تكفل الرحمن الرحيم بهدايتهم ، ووعد بالاتيان بهم ، وأنهم من أكمل الخلق أوصافا ، وأقواهم نفوسا وأحسنهم أخلاقا ·

أجل صفاتهم أن الله يحبهم فجمعوا بين المجاهدة في سبيل الله وعدم خوف الملامة في الدين متصلبون لا يبالون بما يفعله أعداء الدين الاسلامي ، وما يفعله حزب الشيطان من ازدراء بأهل الدين ، وقلب محاسنهم مساوىء ، ومناقبهم مثالب حسدا و بغضا وكراهة للحق وأهله فلله در من لا تأخذه في الله

لومة لائم، وقديما قيل: رر رو وقديما قيل الرشاد لنفسه رو و در و النفسة وإذا الفتى عُرُفُ الرشاد لنفسه و العسدال

والاشارة في قوله ذلك إلى ما اختصهم الله به من ألصفات الحميدة التي نالوا بها محبة الله التي هي الغاية المطلوبة :

هُمُ الرِّجَالُ وَعُبْنَ أَنَّ يُقَـٰالُ الْمُنَ " مُمَّالِي وَصُفِهِمْ رَجِلُ لَمُ يُتَّصِفُ بِمُعَالِي وَصُفِهِمْ رَجِلُ

### س ١٧٨ ـ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة ؟

ج \_ يؤخذ منها :

أولا: اثبات صفة المحبة لله ٠

ثانيا: الرد على من أنكرها من جهمية ونعوهم •

ثالثا: التحذير من معصية الله ٠

رابعاً : أن الكافر والعاصبي لا يضر الا نفسه •

خامسا : عظيم قدرة الله في أن من تولى عن دينه فسانه يستبدل به غيره • وقد وصف الله المؤمنين بست صفات :

(أولا) أنه تعالى يحبهم ٠

(ثانيا) أنهم يحبون الله ٠

(ثالثا ورابعا) أنهم أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين ٠

(خامسا) الجهاد في سبيل الله ، ومن أعظم الجهاد بذل النفس والمال في قتال الأعداء لله ولرسوله ٠

(سادسا) كونهم لا تأخذهم في الله لومة لاثم .

ومما يؤخذ منهــا:

١ \_ اثبات فعل العبد حقيقة 🕐

٢ \_ وفيها أن الأعمال الصالحة سبب للسعادة ٠

٣ \_ وفيها افراد الله بالمحبة ٠

٤ ـ وفيها : التعريض بالمنافقين الذين يخافون لوم أوليائهم
 من اليهود لهم اذا هم قاتلوا مع المؤمنين •

ه \_ وفيها إثبات صفة الكلام لله والرد على من أنكرها •

٦ \_ وفيها الخطاب على وجه التحذير والتخويف والوعيد ٠

٧ ــ وفيها إعلام بارتداد بعض المسلمين فهــو اخبار بالغيب
قبل وقوعه وقد وقع فارتد في حياة النبي صلى الله عليه
وسلم بنو حنيفة ، قوم مسيلمة الكذاب وبنو مدلج ، قوم
الأسود العنسي ، وبنو أسد قوم طليحة بن خويلد الذي

ادعى النبوة ثم أسلم وجاهد ، ثم كش المرتدون وفشا أمرهم بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم حتى كفى الله أمرهم على يد أبي بكر الصديق \_ رضى الله عنه \_ .

٨ - وفيها الحث على التمسك بدين الاسلام - ثبتنا الله عليه وجميع المسلمن •

وجميع المستمين . ٩ ــ وفيها الحث على التواضع والعطف على المؤمنين .

١٠ ــ وفيها الحث على الشدة والغلظة على الكافرين .

١١ – وفيها الرد على الجهمية المنكرين لعلم الله .
 ١٢ – وفيها الرد على القدرية .

١٣ \_ وفيها غنى الله ٠

١٤ - أن الغلظة السديدة على الكفار مما يقرب الى الله ويوافق العبد ربه في سنخطه عليهم ·

ج - يخبر تعالى أنه يحب الذين يقاتلون في سبيله يصفون أنفسهم حين القتال بنظام ودقة وحكمة ، ولا يكون بينهم فرج كأنهم البنيان المرصوص المتلاحم الأجزاء الذي كأنه قطعة واحدة ، والسر في ذلك أنهم اذا كانوا كذلك نشط بعضهم بعضا وزادت قوتهم المعنوية وتعاضدوا وتنافسوا في الطعان والنزال والكر وأدخلوا الروع والفزع والنعر في نفسوس الأعسداء

#### س ١٨٠ ــ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة ؟

- ج ـ يؤخذ منها أولا: إثبات الألوهية •
   ثانيا: إثبات صفة المحمة لله •
- ثالثًا: ألحث على الجهاد في سبيل الله .
- رابعا: تعليم المجاهدين ما يعود عليهم بالمصلحة .

خامسا: اثبات صفة الكلام •

سادسا: أن الجهاد في سبيل الله من أفضل الأعمال • سابعا: الحث على اجتماع الكلمة •

ثامنا : الحث على احلاص العمل لله وحده ٠

تاسعًا : الحث على الثبوت والجد في القتال •

عاشرا: الحث على الأسباب التي تنشط المجاهدين

الحادي عشر : الجــد والاجتهاد فيمـــا يكون وسيلة إلى إرهاب العـــدو .

الثاني عشر: لطف الله بخلقه حيث أرشدهم الى ما يكون سببا لنصرهم باذن الله ٠

الثالث عشر : أن الاتصاف بهذه الصفة سبب لمحبة الله٠

## س ۱۸۱ ـ بين ما تعرفه عن معنى قوله ( وهو الغفــور الودود ) ؟

ج \_ قد تقدم الكلام قريباً على قوله « الغفور » في جواب سؤال ١٧٦ وأما الودود : فمعنياه ، المحب المحبوب ، فالمحب الكثير الحب لأهل طاعته من أنبيائه ورسله وملائكته وأوليائه وعباده المؤمنين وهو سبحانه محبوبهم ولا تعادل محبة الله عند أصفيائه محبة أخرى وهذا هو الواجب .

ويتعين أن تكون المحاب تبعا لها لأن محبة الله ، هي روح الأعمال وجميع الأعمال وجميع العبودية الظاهرة والباطنية تبع لها ، ومحبة العبد لربه فضيل من ربه واحسان ليست بحول العبد وقوته فهو الذي أحب عبده فوفقه وجعل المحبة في قلبه ثم لما أحبه جازاه بحب آخر ، ففي الآية :

١ ـ اثبات صفة المغفرة ٠

٢ \_ ضفة المسودة ٠

٣ ـ الرد على منكري الصفات

٤ ـ اثبات صفة الكّلام لله ٠

٥ ــ ألحث على محبة الله وتقديمها على كل محبة ومحبــة

ما أحنه الليب

قال ابن القيم رحمه الله : وهو السؤدُوْدُ يخُبِهُمُ ۗ وَيُجِبَ

وهو الذي جعل المُحَبِّ أَيْ وَالْفَضْ لُ رِلْمُنَّانِ وَهُو الذِي جَعَلِ المُحَبِّ أَنِي قُلُو اللَّهِ الْمُنَانِ

ر ر ر رب ربسه وجسازاهم بحبر ثان مدا هو الاحسان حقاً لامعك و مدا مو الاحسان حقاً لامعك و الشركران

١٠ \_ صِفة الرحمية

ر س ۱۸۲ ـ ما الذي تُفْهُمُهُ عن مُعْنَى قوله تعالى ( رَبُّنَا وسُعْتَ كُلُّ شَيَّءٍ رُدُّهُمُ وَعِلْمًا ) ؟

ج ــ أي وسبعت رحمتك وعلمك كل شيء ، فما من مسلم ولا كَأْفُرُ الا وهو يتقلب في نعمته ، فهذه لآية فيها

أولا: إثبات صفة الرحمة •

ثانيا : إثبات صفة العلم والرحمة وسنعتهما وشمولهما

ثالثًا : الرد على من أنكرهما أو أحدهما ٠ رابعا: إثبات الربوبية ٠

خامسا : أن الانسان ينتفع بسعى غيره

سادسا : الحث على ثناء الله جل وعسلا وتمجيده اقتداء

بالملائكة الكرام سابعا: تقديم الرحمة لأنها المقصودة بالذات

س ١٨٣ ــ ما الذي تُعْرِفُهُ عن مَعْنَى قوله تعالى : ( وكان بالمؤمنين رحيما )؟ ج \_ يخبرنا تعال أنه بالمؤمنين رحيم • أما في الدنيا فانه هداهم الى الحق الذي جهله غيرهم ، وبصرهم الطريق اللذي ضل عنه وحاد عنه من سواهم من الدعاة الى الكفر أو البدعة وأتباعهم من الطغاة ، وأما رحمته في الآخرة ، فأمنهم من الفزع الأكبر ، وأمر ملائكته يتلقونهم بالبشارة بالفوز بالجنق والنجاة من النار ، ففي هذه الآية :

أولا: اثبات صفة الرحمة •

ثانيا: الرد على من أنكرها أو أولها بتأويل باطل •

ثالثا: أن الإيمان سبب للرحمة الخاصة •

### بَيِّنْ مَا تَعْرِفُهُ عَنْ مُعْنَى قوله تعالى ( ورحمتي وسعت کل شیء) ج

ج ـ يخبرنا تعـالى أن رحمته عمت وشملت كل شيء في العالم العلوي والسفلي ، البر ولفاجر ، والمؤمن والكافر فما من مخلوق الا وقد وصلت اليه رحمته وغمره فضله واحسانه ولكن الرحمة الخاصة المقتضية لسعادة الدنيا والآخرة ليست لكل أحد ، ولهذا قال عنها في آخر الآية : ( فسأكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكاة والذين هم بآياتنا يؤمنون) ـ الآيتينـ ففي هذه الآية

أولا: إثبات صفة الرحمة وسعتها ٠

ثانيا : الرد على من أنكرها ، أو أولها بتأويل باطل ٠

ثالثًا : لطف الله بخلقه حيث أخبرهم بما هـــو سبب

للالتجاء إليه والطمع في رحمته والابعاد عن القنوط .

ر س ۱۸٥ ـ ما الذي تُعْرِفُه عن مُعْنَى قوله تعالى : ( كُتُبُ رَبِكُمْ على نَفْسِهِ الرحمة ) ؟

ج \_ في الآية احتجاج ، أي : قل يا محمد لهؤلاء المشركين مُقرِرًا ومُلْزِمًا لهُم بالتوحيد لِئ ما في السموات والارض فإن

أجابوك ، وإلا فقل : إن الله هو الخالق لهذا الكون ، المالك المتصرف فيه ، وقوله (كتب ربكم ١٠٠٠ الخ) هذا استعطاف منه تعالى للمتولين عن الاقبال عليه ، وإخبار منه بأنه رحيم بالعباد ، قادر على أن يعاجلهم بالعقاب ، ولكنه كتب على نفسه الرحمة ، ووعد بها فضلا منه وإحسانا ـ ولم يوجبها عليه أحد ، كما قيل :

ما لِلْعِبَادِ عليه حسقَ واحِبُ رَبِي مَا لِلْعِبَادِ عليه حسقَ واحِبُ رَبِي مِلْمُ وَلا سَعِيُّ لَـُدَيَّهُ ضَائِعُ اللَّهِ مَا الْعُمُ الْوَاسِمُ الْعُمُوا رَبِي وَلَمْ الْوَاسِمُ وَهُمُ وَالْكُرِيمُ الْوَاسِمُ فَيْفُضْلِهُ وَهُمُ وَ الْكَرِيمُ الْوَاسِمُ الْوَاسِمُ

ومما يؤخذ منها : أولا : إثبات صفة الرحمــــة ·

ثانيا : إثبات الربوبية ، وتربية لخلقه نوعان : عامسة وخاصة ، فالعامة هي خلقه للمخلوقين ورزقهم وهدايتهم لمسافيه مصالحهم التي فيها بقاؤهم في الدنيا ، والخاصة تربيته لأوليائه فيربيهم بالايمان ، ويوفقهم له ، ويكملهم ويدفع عنهم الصوارف والعوائق الحائلة بينهم وبينه ، وحقيقتها تربية التوفيق لكل خير والعصمة من كل شر ، ويؤخذ من الآية : ثالثا اثبات النفس على الوجه اللائق بجلاله وعظمته ، رابعا : اثبات صفة الكلام ، خامسا : الرد على من قال : ان القرآن من كلام محمد أو خامسا : الرد على من قال : ان القرآن من كلام محمد أو

خامسا: الرد على من قال: ان القرآن من كلام محمد أو جبريل أو غيرهما • سادسا: فيها الرد على من أنكر الرحمــة أو النفس أو

أولهما بتأويل باطل · سابعا : حلم الله عا خلقه ·

سابعا: حلم الله على خلقه · ثامنا: لطف الله بخلقه عيت استعطف المتولين عنه

بالاقبال عليه ٠

تاسعا: الاخبار بانه رحيم قادر على أن يعاجلهم بالعقوبة ولكنه كتب على نفسه الرحمة تفضلا منه واحسانا ·

س ۱۸٦ ـ ما الذي تفهم من معنى قوله تعالى: ( فاللــه خير حافظا وهو أرحم الراحمين ) •

ج ـ قال بعض المفسرين لعل هنا اضمار ، والتقدير ، فتوكل يعقوب على الله ودفعه إليهم وقال : (فالله خير حافظا) والمعنى أن حفظ الله إياه خير من حفظهم ، فأنا أتوكل على الله في حفظ بنيامين لا على حفظكم ، (وهو أرحم الراحمين) أي هو أرحم الراحمين الذي يعلم حالي وكبري وضعفي ووجدي بولدي وأرجو منه أن يحفظه ويرده على ويجمع شملي به وأن لا يجمع على مصيبتين ، قيل لما وكل يعقوب حفظه إلى الله سبحانه حفظه وأرجعه إليه ولما قال في يوسف : (وأخاف أن يأكله الذئب) وقع له في الامتحان ما وقع ففي هذه الآية : أولا : اثبات صفة الرحمة ،

ثانيًا : رد عَلَى الجهميّة الذينُ نفوا الرحمة وزعموا أنهـــا مجاز وهذا إلحاد منهم في صفاته ·

ثالثا: إثبات الألوهية ٠

رابعا: أنه لا أرحم من الله ﴿

خامسا: إثبات صفة الحفظ

سادسا: الحث على التوكل على الله وحده .

سابعاً: إحاطة علم الله بالعباد وأحوالهم •

الله على الله يسر للخلق ما يعتاجون إليه إذ به بقاؤهم

فهو الذي أعطي كل شيء خلقه ثم هدى ٠

س ۱۸۷ ـ بين ما تعرفه عن اسمه تعالى: (الحفيظ)؟ جـ من أسمائه تعالى: (الحفيظ) وهو مأخوذ من الحفظ وهو الصيانة وللحفيظ معنيان: أحدهما: أنه قد حفظ على عباده ما عملوا من خير وشر وطاعة ومعصية فهـذا المعنى من حفظه يقتضي إحاطة علمه بأحوال العباد كلها •

والمعنى الثاني: أنه الحافظ لعباده من جميع ما يكرهون وحفظه لعباده نوعان: عام وخاص: فالعمام حفظه لجميع المخلوقات بتيسيره لها ما يقيها ويحفظ بنيتهما وتمشى إلى هدايته العامة قال تعال: (أعطى كل شىء خلقمه ثم هدى) النوع الثاني حفظ خاص الأوليانة عما يضر إيمانهم ويزلزل إيقانهم من الشبه والفتن والشهوات قال تعالى (إن الله يدافع عن الذين آمنوا) وهذا عام في جميع ما يضمرهم في دينهم ودنياهم وفي الحديث: «احفظ الله يحفظك» قال ابن القيم

وهو الخفيظُ عليهم وهيؤ الكفي وهو الخفيظُ عليهم وهيؤ عانِ

ره س ۱۸۸ ــ ما هي أقسامُ الرحمة ، وما دليل كل قسم مِنَ أقسامها ؟

ج - أقسام الرحمة إثنان :

أولا قسم مشترك عسام بين المسلم والسكافر ، والبر والفاجر ، والبهائم وسائر الخلق ، ودليل هذا القسم قولسه تعالى : (ورحمتي وسعت كل شيء) ، (ربنا وسعت كل شيء رحمة وعلما) .

القسم الثاني: خاص بأنبيائه ورسله وأوليائه وعباده المؤمنين ودليله قوله تعالى: (وكان بالمؤمنين رحيما)، وقوله (إنه بهم رؤوف رحيم)

#### ١١ ـ الرحمــة المضافة إلى الله نوعان

س ١٨٩ ـ ما هي أقسامُ الرحمة المضافة إلى الله ؟

ج ... أقسامها نوعان : أحدهما مضاف ، من اضافة المفعول الى فاعله ، ومنه مافي الحديث : « احتجت الجنة والنار ، فقال للجنة : انما أنت رحمتي أرحم بك من أشاء » •

فهذه رحمة مخلوقة مضافة إليه ، اضافة المخلوق بالرحمة الى خالقه ، وسماها رحمة لأنها خلقت بالرحمة وللرحمة ، وخص بها أهل الرحمة ، لأن من يدخلها الرحمة عنه «خلق الله الرحمة يوم خلقها مائة رحمة كل رحمة طباق ما بين السماء والأرض » ومنه قوله تعالى ( ولئن أذقناه رحمة منا ) وقوله ( لئن أذقنا الانسان منا رحمة ) ، ومنه تسميته المطر: (رحمة ) كقوله : ( وهو الذي يرسل الرياح بشرا بين يدي رحمته ) •

والنوع الثاني مضاف إليه إضافة صفة إلى موصوف وذلك مثل ما في قوله تعالى: (إن رحمت الله قريب من المحسنين) وكما في الحديث: «يا حي يا قيوم برحمتك أستغيث»، ومن النوع الأول قوله صلى الله عليه وسلم «أنزل رحمة من رحمتك» •

#### . ۱۲ ـ صفسة الرضى

س ۱۹۰ ـ بين ما تعرفه عن معنى قوله تعالى : ( رضى الله عنهم ورضوا عنه ) ؟

ج ـ للا ذكر سبحانه أعمالهم الصالحة ، ذكر أنه أثابهم عليها رضاه الذي هو أعظم وأجل رمن كل نعيم ، قال تعالى : ( ورضوان من الله أكبر ) • عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « ان الله عز وجل يقول لأهل الجنة : يا أهل الجنة ، فيقولون لبيك ربنا وسعديك ، والخير في يديك ، فيقول :هل رضيتم فيقولون وما لنا لا نرضي يارب، وقد أعطيتنا ما لم تعط أحددا من خلقك ، فيقول ألا أعطيكم وقد أعضل من ذلك ، فيقولون : يارب وأي شيء أفضل من ذلك ، فيقول أحد أبدا » فيقول أحد عليكم رضيواني فلا أسخط عليكم بعده أبدا »

أخرجاه من حديث مالك • قال ابن القيم \_ رحمه الله \_ مسيرا الى ذلك . أو ما سمعت بأنه سنجانه . وحزابه بعنانه فيقدول جل جلاله هرا أنتم بعنانه فيقدول جل جلاله هرا أنتم نعن دو رضوان أم كيف لا نرضى وقد أعطيتنا و ما أم كيف لا نرضى وقد أعطيتنا و ما له ينله قط من انسان ما نم نشي غير ذا فيكون أف و من المنان منه وضد أف سناك من المنان فيقول أفضل منه رضوان فلا و فيقول أفضل منه رضوان فلا و فيقول أفضل منه رضوان فلا و فيقول أفضل منه وقد المنان الرحمان في هذه الآية :

مي هذه الآيه . أولا : إثبات صفة الرضى لله على ما يليق بجلاله وعظمته

ثانيا : إثبات الأفعال الاختيارية و ثانيا : إنهات الرد على من أول الرضى بارادة الاحسان أو

أنكر الرضا كالجهمية والمعتزلة والأشاعرة · رابعا: انبات فعل العبد وأن له فعلا اختياريا ·

خامساً : أثبات الألوهية لله •

سادسا: الحث على الصدق

سابعاً : اثبات رحمته ولطفه بعباده حيث حث العباد على ما به يحصل الفوز ·

ثامنا : أن وعد الله حق وصدق .

تاسعا: اثبات البعث والحساب والجزاء على الأعمال والجنة وما فيها من النعيم · والجنة وما فيها من النعيم · المنافذ الحدمة العنالة

عاشرا: اثبات صفة الكلام لله خلافا للجهمية المعتزلة الحادي عشر: الرد على من قال ان كلام الله ما في نفسه وهذا تعبير عنه كما تقول الاشاعرة والكلابية

#### ١٣ \_ صفـة الغضب

س ١٩١ ــ ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى: (ومن يقتل مؤمنا متعمدا فجزاؤه جهنم خالدا فيها ، وغضب اللـــه عليه ولعنه ، وأعد له عذابا عظيما ) ؟

ج \_ في هذه الآية وعيد شديد على من يقتل مؤمنا متعمدا بأن عقابه جهنم خالدا فيها أي مقيما ، والخلود : المكث الطويل ( وغضب الله عليه ولعنه ) أي طرده من رحمته وهيأ له عذابا عظيما لا يدرك كنهه الا العزيز الجبار لعظيم ذنبه ، وهـــذا وعيد ترجف له القلوب وتنصدع له الأفئدة وينزعج منه أولو العقول .

وقد اختلف العلماء: هل للقاتل من توبة أم لا ؟ فروى البخاري عن سعيد بن جبير قال: اختلف فيها علماء الكوفة فرحلت الى ابن عباس – رضى الله عنهما – فسألته عنها فقال: نزلت هذه الآية: (ومن يقتل مؤمنا متعمدا) وهي آخر ما نزل وما نسخها شيء وقد روى النسائي عنه نحو هذا وروى النسائي عنه نحوه ونيد بن ثابت رضى الله عنه نحوه و

وممن ذهب إلى أنه لا توبة له من السلف أبو همريرة وعبد الله بن عمدرو وأبو سلمة وعبيد بن عمير والحسن والضحاك بن مزاحم نقله أبى حاتم عنهم ·

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « مُن أعانُ على قتل مؤمن بشيطر كلمة لُقي الله عن وجل مكتوب بين عينيه آيش رمن رحمة الله » •

وعن معاوية رضى الله عنه قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « كُلُّ ذنب عسى الله أن يُغْفِرُهُ إِلا الرجل يموت كافرا أو الرجل يقتل مؤمنا متعمدا » •

وروى عن البراء بن عازب رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « لزوال الدنيا وما فيها أهون عند الله من قتل مؤمن ولو أن أهل سمواته وأهل أرضه اشتركوا في دم مؤمن لأدخلهم الله تعالى النار ٠

وعن ابن عمر رضى الله عنهما أنه عليه الصلاة والسلام: قال « لو أن الثقلين اجتمعوا على قتل مؤمن لأكبهم الله تعالى على مناخرهم في النار ، وان الله تعالى حرم الجنة على القاتل والآمر به »

وذهب الجمهور إلى أن التوبة من القاتل مقبولة واستدلوا بمثل قوله تعالى (ان الحسنات يذهبن السيئات) وقوله (وهو الذي يقبل التوبة عن عباده) وقوله (إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء) وقوله (قل يا عبادي الذين أسرفوا عن أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذبوت جمعا) الآبة

و بحديث أبى هريرة رضى الله عنه الذي أخرجه مسلم في صحيحه وغيره في الذي قتل مائة نفس .

وذهب جماعة منهم أبو حنيفة والشافعي إلى أن القسائل عمدا داخل تحت المشيئة تاب أو لم يتب ٠

قال ابن القيم: والتحقيق في المسألة أن القتل تتعلق به ثلاثة حقوق حق الله ، وحق المقتول ، وحق الولي ، فاذا سلم القاتل نفسه طوعا واختيارا ندما على ما فعله وخوفا من الله وتوبة نصوحا ، سقط حق الله بالتوبة وحق الآولياء بالاستيفاء أو الصلح أو العفو ، وبقي حق المقتول يعوضه الله عنه يوم القيامة عن عبده التائب المحسن ويصلح بينه وبينه، فلا يضيع حق هذا ولا يبطل حق هذا ، انتهى .

وبتقدير دخوله فليس بمخلد في النار ، خلافا للخوارج والمعتزلة الذين يخلدونهم في النار ولو كانوا موحدين ، وقد تواترت الأحاديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه يخرج من النار من قال: لا اله الا الله وفي قلبه مثقال برة أو خردلة أو ذرة من الايمان .

ويُغْفِرُ دُوْنَ الشِّرُكِ رُبِي رِلَيُهُ يَشَا ولا مُؤْمِنَ إِلاَّ لَـُهُ كَافِرُ فِـدَا ولم يَبْقُرِفِي نَارِ الجَحِيْمِ مُؤْرِقِيلَةً ولم يَبْقُرِفِي نَارِ الجَحِيْمِ مُؤْرِقِيلَةً ولو قَتُلُ النَّفْسُ الحَرَّامُ تَعْمَدُا

َ وَمُنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الكريمة : (ومُنْ يُقْتُلُ مُؤْمِنًا ٢٠٠) الخ .

ج \_ في هذه الآية :

أولا: الوعيد السديد لمن تعاطى هذا الذنب العظيم · ثانيا: اثبات صفة الغضب وهي من الصفات الفعلية

ثالثًا: اللعن وهي من الصفات الفعلية

رابعا: الألوهيه ذاتية فعلية

خامساً: اثبات صفة الكلام ذاتية فعلية

سادسا : الرد عن من أنكر هذه الصفات أو أولها بتأويل باطلكالجهمية والمعتزلة والاشاعرة

سابعا: تحريم قتل المسلم عمدا وعدوانا • وان القاتل عمدا خالد في نارجهنم •

ثامنا : أن جهنم حق أعدها الله للكافرين والعاصين ممن أراد تعذيبهم وعقوبتهم ·

تاسعا: فيها دليل على عدل الله بين عباده ٠

عاشرا: فيها دليل على البعث والجزاء على الأعمال .

الحادي عشر : فيها دليل على أن العقو بات تتفاوت .

الثاني عشر: فيها دليل على تحريم الاستهانة بأمر الله وحكمه وتوهين أمر دينه بهدم أركان قوته ·

الثالث عشر: التحدير من أذية المؤمن •

الرابع عشر : أن الله يعلم كل شيء ٠

الخامس عشر : لطف الله مخلقه حيث بين لهم عظم ذنب القتل ليجتنبوه ليجتنبوه ويحذروا منه

السادس عشر: الخوف من عداب الله ٠

السابع عشر: اثبات الأفعال الاختيارية •

الثامن عشر: اثبات صفة الكلام لله ٠

التاسع عشر : الرد على من قال ان كلام الله مافي نفس الله وهذا حكاية أو عبارة عنه ·

العشرون : عظم هذا الذنب حيث ترتب عليه هذا الوعيد الشديد الذي ترجف منه القلوب وتتصدع له الأفئدة وتنزعج منه أولوا العقول •

الحادي والعشرون: أن الله لا يظلم العباد وأنما العباد هم الذين يظلمون أنفسهم ·

الثاني والعشرون: ان من قتل انسانا خطأ فليس عليه مذا الوعيد ٠

الثالث والعشرون: اثبات عدل الله وصفة العدل من الصفات الذاتية

الرابع والعشرون: اثبات قدرة الله · الخامس والعشرون: التنبيه على مراقبة اللـــه في السر والعلانية ·

# س ۱۹۳ ـ بين ما تعرفه عن معنى قوله تعالى ( ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط الله وكرهوا رضوانه فأحبط أعمالهم ) •

ج \_ الاشارة في قوله تعالى « ذلك ( الى التوفي المذكور على هذه الصفة المذكورة من الهول الذي يرونه من أجل أنهم انهمكوا في المعاصي وزينت لهم الشبهوات وكرهوا ما يرضيه من الايمان والتوحيد والطاعة فأحبط ما عملوه من الخير قبل السردة أو الأعمال التي صورتها صورة طاعة من البر والخير كالصدقات والأخذ بيد الضعيف ، ومساعدة البائس الفقير ، واغسائة الملهوف إلى نحو ذلك من أنواع الاحسان وإلا فلا عمل لكافر والملهوف إلى نحو ذلك من أنواع الاحسان وإلا فلا عمل لكافر والملهوف إلى نحو ذلك من أنواع الاحسان وإلا فلا عمل لكافر والملهوف إلى نحو ذلك من أنواع الاحسان وإلا فلا عمل لكافر ويوني المنافر والمنافرة والمنافرة

#### س ١٩٤ ـ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة؟

ج \_ فيها ولا: اثبات صفة السخط ٠

ثانيا : اثبات صفة الرضاوهم (لصنات (لفعليه

ثالثًا: اثبات العلل والأسباب •

رابعا: أن الأعمال الصالحة سبب للسعادة •

خامسًا: أن الأعمال السيئة سبب للشبقاء •

سادسا: الرد على من زعم أن لا ارتباط بين العمل والجزاء

سابعاً : ذم من أحب ما كره الله ، أو كره ما أحبه ٠

ثامنا: اثبات الألوهية •

تاسعا: اثبات صفة الكلام •

عاشراً : الرد على من أنكر شبيئًا من هذه الصفات أو أولها بتأويل باطل ·

الحادي عشر: التحدير مما هو سبب لسخط الله · الثاني عشر: التحذير من كراهة رضوان الله ·

الثاني عشر: التحدير من كراهة رضوان الله · الثاني عشر: الرد على من قال ان كلام الله مافي نفسه وهذا عبارة عنه ·

الرابع عشر: أن ما ذكر سبب لاحباط العمل · الخامس عشر: أن الله لا يظلم الناس ولكن الناس أنفسهم ظلمون ·

# س ۱۹۵ \_ بن ما تعرفه عن معنى قوله تعالى ( فلمسا آسفونا انتقمنا منهم ) ؟

ج \_ « آسفونا » أي أغضبونا وأسخطونا بأعمالهم السيئة التي لم يرتدعوا عنها رغم التنبية وتوالي النذر « انتقمنام منهم » أي عاقبناهم ، والانتقام هو أن يبلغ في العقوية حدها ومن أسمائه تعالى : « المنتقم (كما جاء في حديث أبي هريرة \_ رضى الله عنه \_ الذي رواه الترمذي في جامعه في عدد الأسماء الحسنى الثابتة عن النبي صلى الله عليه وسلم ، وإنما جاء في القرآن مقيدا كقوله تعالى : « إنا من المجرمين منتقمون » قال إبن القيم \_ رحمه الله \_ : وحديث إفراد الشيم منتقم فمو وحديث إفراد الشيم منتقم فمو .

وحديث إفراد السم مُنتقم فَمُوْ وَحَدِيثُ إِفْرَادِ السِّم مُنتقم فَمُوْ وَحَدِيثُ إِفْرَادِ العِرْفُ الْعِرْفُ الْعِرْفُ الْعِرْفُ الْعِرْفُ اللَّهِ وَمِرْهِ مِنْ وَجَالًا بِدُو نُوعِ الْمِ

يؤخذ من هذه الآية:

أولا: صفة الأسف · ثانيا: صفة الانتقام ممن عصاه وخالف أمره · ثانيا: وفيها التحدير من مخالفة أمر الله وما هو سبب

رابعا: الرد على من أنكر هذه الصفة /

خامسا: اثبات صفة الكلام لله •

سادسا : الرد على من قال أن كلام الله الكلام النفسي وهذا عبارة عنه أو حكاية عنه ·

سابعا: اثبات قدرة الله ٠

س ١٩٦ ــ ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : ( ولكن كره اللهُ انبعاثهم فثبطهم وقِيلُ اقعُدُوًّا مَعَ الخالِفين ) ؟

ج \_ « الانبعاث » توجيه الانسان أو الحيوان إلى الشيء بقوة كبعث الرسل وبعث المصوتى « والتثبيط » التكسيل والتعويق عن الأمر « كره » أي أبغض خروجهم معكم إلى الغزو فتبطهم قضاء وقدرا ، وإن كان قد أمرهم بالغزو وأقدرهم عليه ، ولكن ما أراد إعانتهم بل خُذُلهم وثُبُطهم ملا في خروجهم من المفاسد التي تترتب عليه ، والتي شرع الله في بيانها في الآية التي بعدها بقوله « لو خرجوا فيكم » الآية ففي الاية :

أولا: اثبات الكره لله على ما يليق بجلاله وعظمته ٠

ثانيا: اثبات الألومية ٠

ثالثا: أثبات الحكمة 🗸

رابعاً: اثبات صفة العلم •

خامسا : الرد على من أنكر شيئا من هذه الصفات ، أو أولها بتأويل باطل من جهمية أو معتزلة أو قدرية أو نحوهم •

س ۱۹۷ ـ بن ما تعرفه عن معنى قوله تعالى: (كبر مقتا عند الله أن تقولوا مالا تفعلون) ؟

ج \_ « كبر » عظم « مُقتًا » المُقتُ : أَشدُ البغض ، أي عظم ذلك في المقت والبغض عند الله ، أي أن الله يبغض بغضا شديدا ، « أن تقولوا ما لا تفعلون » : أن تعدوا من أنفسكم شيئا ثم لم تفوا به •

وذلك أن الوفاء بالوعد دليل على كريم الشيم وجميل الخصال ، وبه تكون الثقة بين الجماعات فتر تبط برباط المودة

والمحبة حين يتعامل بعض أفرادهـا مع بعض ويكونون يدا واحدة فيما انتووا من الأعمال .

والعكس بالعكس فاذا فشا في أمة خلف الوعد قلت الثقة بين أفرادها ، وانحلت عرى الروابط بينهم ، وأصبحوا عقدا منتثرا لا ينتفع به ولا يخشى منهم عدو اذا اشتدت الأزمات وعظمت الخطوب ، لما يكون بينهم من التواكل وعدم ائتمان بعضهم بعضا .

والكتاب والسنة ورد فيهما الكثير في أن يكون المسلم صادق الوعد ظاهره كباطئه مطابق قوليه فعله يزيد ذلك توكيدا قوله تعالى منددا باليهود: «أتأمرون الناس بالبر وتنسون أنفسكم » الآية ويقول منددا بالمنافقين «ويقولون طاعة فاذا برزوا من عندك بيت طائفة منهم غير الذي تقول » •

ويقول صلى الله عليه وسلم «آية المنافق ثلاث اذا حدث كذب واذا وعد أخلف » الحديث وروى الامام أحمد وأبو داود عن عبد الله بن عامر بن ربيعة قال «أتانا رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا صبي فلله هبت لأخرج لالعب فقالت أمي يا عبد الله تعالى أعطك فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم ما أردت أن تعطيه فقالت تمرا فقال أما انك لو لم تفعلي كنت عليك كذبة » •

وامتنع الامام أحمد رضى الله عنه من الرواية من رجل سافر اليه من مسافة شاسعة ليأخذ عنه حديثا حينما وجده بضم حجره ويدعو بغلته يوهمها بطعام وحجره فارغ فتحرج أن يروى عنه وقد كذب على بغلته ففى الآية:

- أولا: اثبات صفة المقت ٠
- ثانيا: أن مقته يتفاوت ٠
- ثالثا: انبات الألوهية •

رابعاً : الحث على الوفاء بالعهد •

خامسًا : النهي عن الخلف في الوعد .

سادسا: أن الشخص قد يكون عدوا لله ثم يصير وليا، وقد يبغضه الله ثم يحبه ·

سابعا: اثبات الكلام .

ثامنا: الحث على الصدق.

تاسعاً: الحث على الاستقامـــة وأن يكون باطن المــؤمن كظاهره وأن يطابق فعله قوله ·

عاشرا: النهي عن الكدب

الحادي عشر : الحث على معـــالي الأخـــلاق والنهي عن سنفسافها .

الثاني عشر: الخوف مما هو سبب لمقت الله ٠

الثالث عشر : لطف الله بخلقه حيث بين لهم ما هو سبب لمقته ليحذروه ٠

الرابع عشر التحذير عن الغش لأنه خلاف الصدق · الخامس عشر : الرد على من قال ان كلام الله مافي نفسه لا ما تكلم به عباده حكاية عن كلامه ·

## ١٤ ـ صفة الجيء والنزول

س ١٩٨ - ما الذي تفهمه عن معنى قوله تعالى ( هــل ينظرون إلا أن يأتيهم الله في ظلل مِن الغمام ) ؟

ج «هـل » حرف استفهـام ، «ينظرون » ينتظرون ، « الظلل » جمع ظلة وهي ما يظلك « الغمام » السحاب الرقيق الابيض ، سمى بذلك لأنه يغم أي يستر ، « قضى الأمر » أي فرغ منه •

يقول تعالى : هل ينظر الكفار الساعون في الارض بالفساد التاركون الدخسول في السلم المتبعسون لِخَطُواتِ الشيطان

النابذون رلامر الله إلا يوم الجزاء بالأعمال الذي قد ملى من الأهوال والشدائد والفظائع التي تقلقل قلوب الظالمين و دلك أن الله تعالى يطوى السموات وتنتثر الكواكب وتكور الشمس وتنزل الملائكة فتحيط بالخلائق وينزل الجبار في ظلل رمن الغمام للفصل بالقضاء بين العباد بالعدل .

قال القحطاني \_ رحمه الله \_ :

والله يؤمند يجي لعرضنا والله يؤمند يجي ألعرضنا والمرد مكرة والمردي يقدول يأتي أمثره والأشعري يقدول يأتي أمثره والمشعري بالاثيان

س ١٩٩ ـ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة ؟

ج ـ فيها أولا: دليل لمذهب السلف المثبتين للصفــات لاختيارية ٠

ثانيا : الاتيان على ما يليق بجلاله وعظمته ٠

ثالثا: فيها تخويف ووعيد وتهديد لن كفر بالله وعصاه · رابعا: اثبات البعث والحساب والجراء على الاعمال ·

خامسا : الرد على من أنكر هذه الصفة أو أولها بتأويل باطلكالجهمية والمعتزلة والاشاعرة

سادسا: اثبات الألوهية 🗸

سابعا: فيها دليل على علو الله تعالى على خلقه · تامنا: اتيان الملائكة في ظلل من الغمام ·

تاسعا: فيها دليل على تحقيق ما أخبر الله به · عاشرا: اثبات قدرة الله ·

الحادي عشر: اثبات صفة الكلام لله

الثاني عشر: اثبات الربوبية ٠

الثالث عشر: الرد على من قال ان القرآن كلام محمد صلى الله عليه وسلم •

الرابع عشر: الرد على من قال ان كلام الله هو المعنى النفسي .

س ٢٠٠ ـ بن ما تعرفه عن معنى قوله تعسالى: (هسل ينظرون الا أن تأتيهم المسلائكة أو يأتي ربك أو يأتي بعض آيات ربك ) ؟

ج \_ يقول تعالى: هل ينظر الـ ذين استمروا في ظلمهم وعنادهم الاأن تأتيهم الملائكة لقبض أرواحهم ، وعند ذلك لا ينفع نفسا ايمانها لم تكن آمنت من قبل ، أو يأتي ربك لفصل القضاء بين العباد ولمجازات المحسنين والمسيئين أو يأتي بعض آيات ربك الدالة على قرب الساعة وهي طلوع الشمس من مغربها ، وتتفق هذه الآية والتي قبلها في أكثر الفوائد ،

ومما يستنبط من هذه الآية الكريمة الدالة على الاتيان من الفوائد أنه سبحانه قسم ونوع ففرق بين اتيان الرب ، واتيان الملائكة ، واتيان بعض آيات الرب ·

وفيها إثبات الربوبية الخاصة

وفيها اثبات قدرة الله وهي من الصفات الذاتية

وفيها دليل على اهوال يوم القيامة والحث على الاستعداد للموت وفيها دليل على عظمة الله وجلاله وكبريائه ·

وفيها الرد على من قال ان كلام الله هو المعنى النفسي •

وفيها الرد على من قال ان القرآن كلام محمد صلى الله عليه وسلم • واذا أردت زيادة فانظر مافي الأولى لاتفاقهما في كثير

من الفوائد •

#### ١٥ \_ أنواع المجيء والاتيان

# س ٢٠١ \_ ما هي أنواع الاتيان والمجيء المضافين إلى الله تعسال ؟

ج \_ الاتيان والمجيء المضاف إلى الله نوعان، مطلق ومقيد، فاذا كان مجيء رحمته وعدابه و نحو ذلك قيد بدلك كما في الحديث حتى «جاء الله بالرحمة والخير» وكقوله «ولقد جنناهم بكتاب فصلناه على علم » •

والنوع الثاني: الاتيان والمجيء المطلق فهذا لا يكون إلا مجيئه سبحانه ، كقوله: « هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله » وقوله: « وجاء ربك والملك صفا صفا » •

#### س ٢٠٢ ــ بين ما تعرفه عن معنى قوله تعالى:

# « كلا اذا دكت الأرض دكا دكا ، وجاء ربك واللك صفا » صفا » واذكر ما يؤخذ منها ؟

ج \_ الدك : حط المرتفع بالبسط والتسوية ، ومنه اندك سنام البعير إذا الغرس في ظهره · « دَكَّا دُكَّا » أي ، دكا بَعْدَ دُكِ ، وجاء ربَّك لفصل القضاء · و « والملك » أي جنس الملائكة « صفا صفا » أي يصفون صفاً بعد صفي ·

يؤخذ من هذه الآية:

١ \_ اثبات صفة المجيء على ما يليق بجلاله وعظمته ٠

٢ ــ وفيها دليل على البعث وما يكون بعده

٣ \_ والحساب والحشر والصراط والميزان والحوض

٤ \_ والجزاء على الاعمال خيرا او شرا

ه \_ وفيها دليل على علو الله على خلقه ٠

آ \_ وفيها دليل على إنيان الملائكة .

٧ \_ حث على الزهد في الدنيا والاقبال على الاخرة

٨ - اثبات الربوبية الخاصة

- ٩ \_ اثبات قدرة اللــه ٠
- ١٠ ـ دليل على تغير الأرض ٠
- ۱۱ ـ رد على من قال ان القرآن كلام محمد صلى الله عليه وسلم ١٢ ـ اثبات صفة الكلام ٠

١٣ ــ الرد على من أنكر المجيء ٠

٢٠٣ ـ بين ما تعرفه عن معنى قوله تعالى ( ويوم تشكّق السماء بالعُمَامِ و نُزّلُ الملائكةُ تُنْزِيْلاً) واذكر ما يؤخذ منها ؟

ج ـ يخبر تعالى عن عظمة يوم القيامة وما فيه من الشدة والكروب ومزعجات القلوب فقال : واذكر يوم تشقق السماء بالغمام وتنفتح عنه ، وذلك الغمام ينزل الله فيه من فــوق سمواته وتنزل الملائكة ويحيطون بالخلائق في مقام المحشر .

ففي هذه الآية اتبات المجى، لله ، والنزول ، ونفس الدليل من الآية على نزول الله لفصل القضاء بين عباده ، هو أن تشقق السماء بالغمام ايدانا بنزول الله لان التشقق مقدمة لنزول الله ، والنزول والمجى، بذاته سبحانه على ما يليق بجلاله وعظمته كما هو المتبادر في النصوص ، وأفعاله سبحانه قائمة به ، فيجب اثباتها على الوجه اللائق بجلاله وعظمته ،

- ٢ ـ وفيها الحث على الاستعداد لذلك اليوم ٠
  - ٣ ــ وفيها دليل على نزول الملائكة ٠
  - ٤ ــ ودليل على تشنقق السماء واختلالها ٠
  - في الآية ما يدل على هول يوم القيامة .
- آ في الآية رد على من قال أن لا سماء إنما هو فضاء كما ترد
   عليه آية تبارك « هـــل ترى من فطور » وآية الذاريات
   « والسماء بنيناها بأيد » وآية الانشقاق « إذا السماء

انشقت » وآية الانفطار « اذا السماء انفطرت » وآية الرحمن « فاذا انشقت السماء فكانت وردة كالدهان » وآية وآية التكوير « واذا السماء كشطت » وآية قل أوحى « وأنا لمسنا السماء » الآية وحديث الاسراء والمعراج وفيه « قال جبريل لِخَارِنِ السماء افْتُحٌ » الحديث رواه البخاري

س ٢٠٤ ـ بماذا يرد على من أوّل النزول بنزول الأمر، والمالمر، والمجاري والمجر، والمرابخ والمرا

ج - ذكر الامام المحقق ابن القيم - رحمه الله - على قوله تعالى « وجاء » وقوله : «هل ينظرون الا أن يأتيهم الله» وقوله : « أو يأتى ربك » قيل انه من مجاز الحذف تقديره : وجاء أمر ربك ، وهذا باطل من وجوه : أحدها : أنه اضمار ما لا يدل عليه اللفظ بمطابقة ولا تضمن ولا التزام ، وادعاء حذف « ما » لا دليل عليه يرفع الوثوق من الخطاب ويطرق كل مبطل على ادعاء اضمار « ما » يصحح باطله ٠

الثاني: أن صحة التركيب واستقامة اللفظ لا تتوقف على هذا المحدوف، بل الكلام مستقيم تام قائم المعنى بدون اضمار فاضماره مجرد خلاف الأصل فلا يجوز

ثالثا: أنه اذا لم يكن في اللفظ دليل على تعيين قول علم المتكلم بلا على واخبار عنه بارادة « ما » لم يقم دليل على إراديه وذلك كُذِبَ عليه و

رابعا: في السياق ما يبطل هذا التقدير وهو قوله تعالى: « وجاء ربك والملك » فعطف مجىء الملك على مجيئه سبحانه يدل على تغاير المجيئين ، وأن مجيئه حقيقة كمسا أن مجيء الملك حقيقة ، بل مجىء الرب أولى أن يكون حقيقة رمن مجىء الملك . وكذلك قوله: «هل ينظرون إلا أن تأتيهم الملائكة ، أو يأتي ربك ، أو يأتي بعض آيات ربك » ففرق بين إتيان الرب واتيان بعض آيات الرب فقسم ونوع ، ومع هـذا التقسيم يمتنع أن يكون القسمان واحدا فتأمله ، وذكر وجوها يطول ذكرها .

قال: وأما من قال: يأتى أمره وينزل رحمته فإن أراد أنه سبحانه إذا نزل وأتى حلت رحمته وأمره ، فهذا حقّ وإن أراد أن النزول والمحىء والاتيان للرحمة والأمر ليس إلا ذلك ، فهو باطل من وجوه عديدة قد تقدمت .

ونزيدها وجوها آخر منها أن يقال: أتريدون رحمته وأمره، صفته القائمة بذاته،أم مخلوقا منفصلا سميتوه رحمة وأمرا؟ فان أردتم الأول فنزوله يستلزم نزول الذات ومجيئها قطعا، وان أردتم الثاني، كان الذي ينزل ويأتى لفصل القضاء، مخلوقا محدثا لا رب العالمين، وهذا معلوم البطلان قطعا، وهو تكذيب صريح، فانه يصح معه أن يقال: لا ينزل الى السماء الدنيا ويأتى غيره،

ومنها: كيف يصح أن يقسول ذلك المخلوق لا أسأل عن عبادي غيري ويقول من يستغفرني فأغفر له ، ونزول رحمته وأمره مستلزم لنزوله سبحانه ومجيئه، واثبات ذلك للمخلوق مستلزم للباطل الذي لا يجوز نسبته إليه سبحانه مع رد خبره صريحانه

ومنها أن نزول رحمته وأمره لا يختص بالثلث الأخير ، ولا بوقت دون وقت ينزل أمره فلا تنقطع رحماله ، ولا أمره عن العالم العلوي والسفلي طرفهة عين ١ انتهى رمن مختصه الصواعق ٠

س ٢٠٥ ـ بين ما تعرفه عن معنى قوله تعسال « كل من عليها فان ويبقى وجه ربك ذو الجلال والاكرام » ، وقولسه : « كل شيء هالك إلا وجهه » •

جـ يخبر تعالى أن كل من على الارض يعـ دم ويموت ، ويبقى وجهه سبحانه ، والضمير في «عليها » يعود الى الارض، وان لم يتقدم لها ذكر لكن يدل على ذلك السياق ويعبى بمن عليها ، من بني آدم ، وغيرهم من الحيوان ، ولكنه غلب للعقلاء وقوله : « ذو الجلالة » أي ذو العظمة والكبرياء ، وقوله : « والاكرام » يحتمل أن يكون بمعنى أنه يكرم أنبياءه ورسله وأولياء وعباده المؤمنين كما قال تعالى «ولقد كرمنا بني آدم» وقيل المستحق لأن يجل ويكرم بتوحيده وتسبيحه وعبادته وقيل المستحق لأن يجل ويكرم بتوحيده وتسبيحه وعبادته ، « والاجلال » يتضمن التعظيم والتنزيه ، « والاكرام » يتضمن التعظيم والتنزيه ، « والاكرام » يتضمن التعظيم والتنزيه ، « والاكرام » يتضمن الحمد ، والمحمد ، وا

وقد دل الكتاب والسنة على اثبات هذه الصفة، أما الكتاب فهذه الآية والتي بعدها فيها إثبات الوجه على الوجه اللائق محلاله وعظمته .

وأما السنة ، فقد صح عنه صلى الله عليه وسلم أنه استعاد بوجه الله وكان يقول في دعائه « أسألك لذة النظر إلى وحهك » •

وفيها الرد على من أنكر صفة الوجه أو أولها بتأويل باطل وفي الآية الثانية اثبات الوجه لله ، وبأنه الدائم الباقي الحي القيوم الذي تموت الخلائق ولا يموت .

### ١٧ - المضافُ إلى اللسه نوعان

س ٢٠٦ \_ بُينْ نُوْعَي المُضَافِ إِلَى اللهِ وَأَذَكُر أَمْثَلَةٌ تُوضِّحُ ذَلِكَ ؟

ج ـ المضاف الى الله نوعان : أعيان قائمة بنفسها ، كبيت الله ، وناقة الله ، وعبد الله ، وروح الله ، فهذه إضافتها إلى الله تقتضي الاختصاص والتشريف ، وهي من جملة المخلوقات للسه .

النوع إلثاني: صفات لا تقوم بنفسها كعِلْم الله وحياته وقُدْرَته وعِزَتِه وسنمعِه وبصره ويده وأرادتِه وكلامه وَوَجْهِهِم ونُفسِه ، فهذه إذا ورُدَت مُضَافَة لِإليه فهي مِن باب إضكافة الصفة إلى الموصوف .

وكُذُلك ما أخبر أنه منه ، فإنْ كَانَ أَعْيَاناً كُرُوجٍ منه · قال تعالى : "وسخر لكم ما في السموُّات وما في الارضُّ جميعا منه» فهذه منه خلقاً وتقديرًا ·

وإن كان ذلك أوصافاً كقوله تعالى « تنزيلُ الكتابِ مِن الله » ذُلَ على أنَّ ذلك مِن صِفَاتِه ِلامتناعِ قِيامِ الصفة بِنُفْسِهَا

ولهذا للَّ اهْتُدى السلفُ لِهَكَدا الفرق الله يُعْصُلُ به الفُرق الله يَعْصُلُ به الفُرقان بين الحق والباطل هُدُوا إلى صراط مُسْتُقِيم ، قال ابنُ القيم ـ رحمه الله :

واللسهُ أَخْبُرُ فِي الكتابِ بِأَنَّهُ مِنْ نُوعُسَانِ مِنْ أَوْعُسَانِ عَيْنُ وَوُصْفُ قَسَانُهُ الْغُينِ فَالْ مِنْ نُوعُسَانِ عَيْنُ وَوُصْفُ قَسَانُ كُلُقُ الخسالِقِ الرحمنِ أَعُيْسُانُ كُلُقُ الخسالِقِ الرحمنِ والوصْفُ بِالمَجْسِرُورِ قَامَ لِأَنَّهُ وَالوصْفُ بِالمَجْسِرُورِ قَامَ لِأَنَّهُ وَالوصْفُ بِالمَجْسِرُورِ قَامَ لِأَنَّهُ وَالوصْفُ بِالمَجْسِرُورِ قَامَ لِأَنَّهُ وَالْمُ لِلسَانِ وَالْوَصْفُ بِالمَجْسُرُورِ قَامَ لِأَنَّهُ وَالْمُ لِلسَانِ وَالْمُ لِلْمُ فَي عَسَرُونِ كُلِّ لِلسَانِ وَالْمُ لِلسَانِ وَالْمُ لِلسَانِ وَالْمُ لِلسَانِ وَالْمُ لِلسَانِ وَالْمُ لِلسَانِ وَلَيْنَا لَهُ الْمُ لَلْمُ لِللَّهُ وَلَيْنَا لَهُ الْمُ لَلْمُ لِللَّهُ الْمُ لَا لَهُ وَلَيْنَا لَهُ الْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِللَّهُ وَلِي الْمُؤْلِقُ لَلْمُ لَا لَهُ الْمُؤْلِقُ لَلْمُ لِللَّهُ الْمُؤْلِقُ لَلْمُ لِللَّهُ وَلِي الْمُؤْلِقُ لَلْمُ لِللَّهُ اللَّهُ لِلللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللْمُ لَا لَهُ الْمُؤْلِقُ لِلللْمُ لِللْمُ لَالْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِللْمُ لَلَّهُ لِللْمُ لِللْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلَّهُ لِللْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِمُ لِلْمُ لِلْمُلْمِ لِلْمُ لِلْمُلِمِ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلِمُ لِمُلْمِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلِمِ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْمِ لِلْمُلْمِلِمُ لِلْمُلْمِلْمُ لِلْمُلْمِل

و نظیر دا أیضًا سک واج ما يضا فَانْظُرُ إِلَى بَيْنَ الْإِلْهِ وَعِلْمِهِ مِنْ يَفْتُرِقُ إِنْ يُفْتُرِقُ إِنْ يُفْتُرِقُ إِنْ فانظُرُ إِلَى الْجَهْمِيّ لَمُ فَكَاتُهُ الْدُورِ إِلَى الْجَهْمِيّ لَمُ فَكَاتُهُ الْدُورِ النّبْيُكُ الْسُورُ النّبْيُكَ السّواضِحُ النّبْيُكَانِ الْحَمْيَعُ لَدِيْهِ بَابًا وَاحِدًا ﴿ وَرَوْمُ اللّهُ اللّهُ وَاحِدًا ﴿ وَرَوْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه والصُّبِحُ لاحَ رِلنَّ لَـ لُهُ عَينَانَ ١٨ \_ صفِةُ اليَدِيْنِ والردِّ على مُدِّعِي المُجنازِ فِيهُا

س 200 ـ ما الذي تعرفه عن معنى قولُه تعالى ( ما منعك أن تستجد لما خلقت بيدي ) وأذكر ما يؤخذ منها ؟

ج \_ قال تعالى على سبيل الانكار والتوبيخ: يا إبليس ما منعك أن تسجد لما خلقت رور النج و أي أي شيء منعك وصرفك وصدك عن السجود للا توليت خلقه بيدي من غير واسطة

وأضاف خلقه إلى نفسه تكريمًا وتشريفًا ، مع أنه سبحانه خالق كل شيء ، كما أضاف إلى نفسه الروح والبيت والناقة

والمسجد وفي تثنية اليد أعظم دلالة على أنها ليست بمعنى القدرة أو القوة ، بل للدلالة على أنهما صفتان من صفاته . وفي هذه الآبة :

١ \_ اثبات صفة اليدين وهما من الصفات الذاتية

٢ \_ صفة الخلق وهي من الصفات الذاتية الفعلية ٠

٣ \_ اثبات صفة الكلام وهي من الصفات الذاتية الفعلية •

٤ ــ الرد على من أنكر الصفات أو شيئا منها أو أولها بتأويل
 باطل كالجهمية والمعتزلة والاشعرية ومن سلك طريقهم

ه \_اثبات قدرة الله التي لا يعجزها شيء وهي من الصفات الذاتية

٦ \_ في الآية ما يدل على فضيلة آدم ٠

٧ \_ في الآية دليل على خبث طوية ابليس لعنه الله ٠

٨ ــ قدرم عداوة إبليس لأبينا آدم وذريته ٠

٩ - التُعَذير عن الكبر لانه هو الذي حمل ابليس على ترك السجود

١٠ ــ أن سبب هلاكه ومنعه عن السجود هي نفسه الخبيثه الشريرة التي دعته إلى التكبر واحتقار آدم .

١١ ـ لطف الله بخلقه حيث كشف لهم عن عداوة ابليس لعنه الله ليحذروه ويستعيذوا من شره ويعتصموا بالله ٠

١٢ - أن الله أراد من إبليس كُوْناً وقدرًا أنُّ لا يُسْجُدُ لآدُمُ وأرُادُ منه ديناً وشرعاً أن يسُنجُدُ فأبى إبليس قبحه الله .

س ۲۰۸ ـ ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى: (وقالت اليهود يد الله مغلولة علت أيديهم ولعنوا بما قالوا بل يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء) ؟

ج \_ يخبر تعالى عن اليهود \_ عليهم لعائن الله المتتابعة إلى يوم القيامة \_ بأنهم وصفوه تعالى بالبخل كما وصفوه بأنه فقير وعبروا عن البخل بأن قالوا : يد الله مغلولة \_ تعالى الله عن قولهم علوا كبيرا .

وقوله: غلت أيديهم هذا دعاء عليهم ، ويحتمل أن يكون خبرا ويحتمل أن يكون في الآخرة، فان كان في الدنيا فيحتمل أن يراد به البحل .

ويقوى هذا المحمل أن البخل قـــد لزم اليهود لزوم الظل للشمس ، فلا ترى يهوديا وأن كان ماله في غـــاية الكثرة الا وهو من أبخل خلق الله •

ويحتمل غل أيديهم في الأسر ، وان كان في الآخرة ، فهو جعل الأغلال فيهم في جهنم • وقوله « ولعنوا » أي أبعدوا من رحمته بسبب قولهم •

ففي هذه الآية:

أولا: اثبات صفة اليدين لله سبحانه وأنهما حقيقتان خلافا لمن أولهما بالقوة أو القدرة أو النعمة كالجهمية والمعتزلة والأشاعرة .

ثانيا: اثبات الألوهية.

ثالثاً : الرد على من أنكر هذه الصفات أو أولهــــا بتأويل باطل ·

رابعاً : فيها دليل على كرم الله وجوده وغناه ، وفقــــر الخلق إليه .

خامسا : في الآية ذم اليهود على جراءتهم على ربهم ووصفهم إياه بما ليس من صفته ·

سادسا : في الآية دليل على خسة اليه و وقبلة أدبهم ووقاحتهم حيث تجرؤا على وصف الله بما هو منزه عنه سابعا : دليل على صفة الكلام لله ،

ثامنا : كذب اليهود على الله تعالى عن قولهم علوا كبيرا تاسعا : أن اليهود ملعونون ومطرودون

عاشرا: مراعاة النظير في التعبير .

الحادي عشر: أن قول اليهود يدل على بخلهم لأن كل إناء

ينضبح بما فيه وأرادوا بذلك تغطية بخلهم وشحهم والا فالله أكرم الأكرمين ولولا جوده وكرمه لعاجلهم بالعقوبة

الثاني عشر: في الآية ما يدعو كل مؤمن الى بغض اليهود. الثالثُ عشر : أنه لا أظلم من اليهود لانهم يفترون على الله

## بِماذا يُردُّ عَــلى مَن أَوَّلُ اليُدُيْنِ بِالنِّعْمُـةِ أَو

ج \_ بما ذكره الامام المحقق ابن القيم \_ رحمه الله \_ في مختصر الصواعق من الوجوه التي تبطل تحريف الجهمية،ومي نحا نحوهم فنذكر بعضها :

أولاً ۚ أن الأصل في الكلام الحقيقة ، فدعوى المجاز مخالف

تأنيا: أن ذلك خلاف الظاهر فقد اتفق الأصل والظاهر على بطلان هذه الدعوى ٠

ثالثا: أن اطراد لفظها في مؤارد الاستعمال وتنوع ذلك وتصريف استعماله يمنع المجاز ، ألا ترى إلى قول ، «خلقت

بيدي » وقوله : « يداه مبسوطتان » ٠

وقوله: «وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعا قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه » فلو كان مجازا في القدرة والنعمة لم يستعمل منه لفظ يمين

وقوله في الحديث الصحيح : ﴿ المُقسطون عــــلي منا برُّ مِن نور عن يمين الرحمن ، وكلتا يديه يمين » فلا يقال هـــــــــــرا كيدًا النِعمة والقدرة وقوله « يُقبضُ اللهُ سمواتِه بيسده والأرضُ باليد الأُخْرَى ثَمْ يَهُزُّهُنَّ ثَمْ يَقُولَ : « أَنَا الْلِكُ » فَهُنَا هُزُّ وَقُبْضُ وذِكُرُ يُدُينِ وُلَمَّ أَخْبِلِ صَلَى اللهُ عليه وسلم جَعُـلُ يُقْبِضُ يَدُيّهِ ويُبشُّطها تَحقيقاً لِلصِفَة لا تَشْبِيْهَا لَهَا •

رابعا: أن مثل هذا المجاز لا يستعمل بلفظ التثنية ، ولا يستعمل إلا مفردا أو مجموعا كقوله : له عِندِي يَدْ يَجْزَيْهُ اللهُ بها وله عندي أيادي، وما جاء بلفظ التثنية لم يعرف استعماله قط إلا في اليد العقيقية ·

خامسا: أنه ليس في المعهود أن يطلق الله على نفسه معنى القدرة والنعمة بلفظ التثنية ، بل بلفظ الافراد الشامل لجميع الحقيقة كقوله تعالى : « إن القوة لله جميعا » وكقوله : « وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها » •

وقد يجمع الله النعم كقوله: « وأسبغ عليكم نعمة ظاهرة و باطنة » وأما أن يقول : خلقتك بقدرتين أو بنعمتين فهذا لم يقع في كلامه ولا كلام رسوله ٠

سادسا: أنه لو ثبت استعمال ذلك بلفظ التثنية لم يجز أن يكون المراد به هنا القدرة ، فانه يبطل تخصيص آدم ، فارنه وجميع المخلوقات حتى إبليس مخلوق بقدرة الله .

سابعا: أن هذا التركيب المذكور في قوله: خلقت بيدي يأبى خُمْلُ الكلام على القيدرة لأنه نسب الخلق إلى نفسيه سيحانه ، ثم عُذَّى الفعل إلى اليد ، ثم تُنَّاهًا ، ثم أَدُّخُلُ عليها الباء التي تدخل على قوله (كتبت بالقلم) ومثل هيدا نص صريح لا يحتمل المجاز بوجم ،

وقال بعد ما ذكر عشرين وجها : وُرُدُ لَفُظُ اليدِ فِي القرآن والسنة وكلام الصحابة والتابعين في أكثر مِن مِائَة مُوضِع ورُودًا مُتنوعًا مُتصرِّفًا مُقرونًا بها يدل على أنها يك حقيقة أمِنَّ الامساكِ والطّي والقَبْض والبُسُطِ والمُصَافِحَـة والحثيات و والنَّضَح باليُدِ ، والحُلُق باليدين ، والمُناشرة بهـا ، وكُتبُ التّوراة بيده وغرس حُنَّة عَدْنِ بِيده وتَخْمير طِيْنَة آدَمُ بِيده . وُوقُوفِ العبد بين يُديه ، وكون المُقسِطين عن يمينيه ،

ووُقوفِ العبار بين يديه ، و نون المقسطين عن يمينيسه ، و قيام رسولِ الله صلى الله عليه وسلم يومُ القِيامَةِ عن يُمِينِهِ،

وتخيير آدم بين ما في يديه فقال: اخترت يمين ربي وأخسف الصدقة بيمينه يربيها لصاحبها وكتابنه على نفسه أن رحمته تغلب غضبه وأنه مسح ظهر آدم بيده ٠٠٠ الخ ٠

### ١٩ - أدلة صفية عيني الرحمن

س ۲۱۰ ـ بين ما تعرفه عن معنى قوله تعالى: ( واصبر لحكم ربك فانك بأعيننا ) ؟

ج \_ « الصبر » لغة الحبس والمنع ، واصطلاحا حبس النفس على ما تكره تقربا الى الله ·

وقال ابن القيم: الصبر ثلاثة أقسام: صبر على طاعمة الله، وصبر عن معصية الله، وصبر على امتحان الله، فالأولان صبر على ما لا كسب للعبد فيه وصبر الاختيار أكمل من صبر الاضطرار .

وتمام الصبر أن يكون كما قال الله تعالى : « والذين صبروا ابتغاء وجه ربهم » وأقواه أن يكون بالله معتمدا فيه عليه لا على نفسه ولا على غيره من الخلق والصبر من المقامات العالمة كما قبل :

الصبرُ مثلُ اسمِهِ مُسرُ مَذَاقَتُهُ مِن العسلِ لَكِن عُواقِبُهُ أَحسُلِ مِن العسلِ

وقال الآخر:

إِن رَأَيْتُ وفِي الأيامِ تَجْسِرُ بَهُ رَبُورُ وَيُ الأَيْلُ وَيُ الْأَيْلُ وَيُ الْأَثْرِ رَبِّ الْمُؤْمِدُ وَكُونَا الْأَثْرِ وَلِيَّا الْمُؤْمِدُ وَلَا الْمُؤْمِدُ وَلَا فَازَ بِالطَّفِرِ وَلَا فَازَ بِالطَّفِرِ وَلَا فَازَ بِالطَّفِرِ وَلَا فَازَ بِالطَّفِرِ وَلَا فَازَ بِالطَّفِرِ

« الحكم » لغة القضاء ، وحكم الله ينقسم الى قسمين: حكم كوني قدري ، وحكم شرعي ديني ، وتقدم الكلام عليهما موضحا في جواب سؤال ١٣٢ « الرب »الملك المتصرف، وتربيته للناس نوعان: تربية خلقية تكون بتنمية أجسامهم حتى تبلغ الأشد، وتنمية قواهم عليها النفسية والعقلية .

وتربية دينية تكون بما يوحيه إلى أفراد منهم ليبلغوا الناس ما به تكمل عقولهم ، وتصفوا نفوسهم وليس لغيره أن يشرع للناس عبادة، ولا أن يحلل شيئا ويحرم آخر بإلا باذن منه ويأمر سبحانه وتعالى نبيه صلى الله عليه وسلم أن اصبر على أذاهم ولا تبالي بهم ، وامض لأمر الله ونهيه ، وبلغ ما أرسلت به فانك بمرأى منا ، ومنظر ، نراك ونرى أعمالك، و نحوطك و نحفظك فلا يصل إليك منهم أذى و

### س ٢١١ ـ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة ؟

ج ـ يؤخذ منها :

١ ـ الحث على الصبر ٠

٢ ـ اثبات صفة الحكم لله ٠

٣ - اثبات صفة الربوبية الخاصة

٤ \_ اثبات المعية الخاصة ٠

اثبات فعل العبد حقيقة ، وفيها الرد على من أنكر هـده
 الصفات أو شيئا منها أو أولها بتأويل باطل .

7 - أن القرآن كلام الله لا كلام محمد عليه الصلاة والسلام - ولا جبريل عليه السلام ·

٧ - الحث على مراقبة الله في السر والعلامية ٠

٨ - عناية الله برسوله صلى الله عليه وسلم ٠

٩ - ان الامور كلها بيد الله ـ ما من دابة الا هو آخذ بناصيتها
 ١٠ - تطمين الرسول صلى اللـــه عليه وسلم وتسليته وأنه
 محوط ومحفوظ ٠

١١ ــ اثبات العينين لله وهما من الصفات الذاتية •
 ١٥ ــ ١٥٠

س ۲۱۲ ـ بین ما تعرفه عن معنی قوله تعالی: (وحملناه علی ذات ألواح ودسر تجری بأعیننا جزاء لمن كان كفر)؟

جـ« الألواح » خشب السفينة « الدسر » المسامير • يخبر الله تعالى عن نبيه ورسوله نوح عليه السلام أنه سبحانه حمله عـلى سفينة ذات خشب ومسامير فأنجاه وأصحاب السفينة ، وأنها تجرى بمنظر منه ومرأى ، وحفظ لها عن الغرق جزاء لهم على كفرهم، وانتصارا لنوح حيث كذبه قومه، وكفروا فصبر على دعوتهم ، واستمر على أمر الله فلم يرده عنه راد ، ولا صده عنه صاد • ففي هذه الآية :

- ١ ـ اثبات العينين على ما يليق بجلاله وعظمته ٠
- ٢ \_ اثبات قدرة الله وهي من الصفات الذاتية ٠

٣ - التحذير من معصية الله وطاعة وخوفا من عذابه

٤ ـ عناية الله بعبده نوح حيث انتصر له على قومه ٠

ه في هذه الآية ايماء الى أنه تعالى يوجد الأسباب لتحقيق
 ما يريد من المسببات بحسب السنن التي وضعها في الخليقة •

٦ ـ أنه يمهل الظالمين ولا يهملهم ٠

٧ \_ فيها دليل على أن العاقبة للمتقين ٠

٨ ـ ذكر بعض آلائه لعباده ليشكروه ٠

9 ـ فيها دليل على أن من قام بأمر الله وصدع بدعوته وأمر بالمعروف ونهى عن المنكر أن الله ينجيه عندما يأخد الظالمين كما قال تعالى في آية الأعراف « فلما نسوا ما ذكروا به أنجينا الذين ينهون عن السوء وأخذنا الذين ظلموا بعذاب بثيس بما كانوا يفسقون » •

### س ٢١٣ ـ ما الذي تفهمه عن معنى قوله تعالى: (والقيت عليك محبة منى ولتصنع على عيني ) ؟

ج له ذكر سبحانه منته على عبده ورسيوله موسى بن عمران في الدين والوحي والرسالة وإجابة سؤالة ذكر نعمته عليه وقت التربية فقال: « ولتصنع على عيني » أي ولتتربى على نظري ، وفي حفظي وكلاءتي .

ففي هذه الآية: اثبات العينين لله وهما من الصفات الذاتية التي لا تنفك عن الله فيجب اثباتهما لله على الوجال اللائق بجلاله وعظمته لثبوتهما بالكتاب والسنة، أما الكتاب فتقدم .

وأما السنه ففي الصحيحين عن عبد الله بن عمر \_ رضى الله عنهما \_ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « إن الله ليس بأعور ألا أن المسيح الدجال أعور عينه اليمنى كأنها عنبة طافية » وفي الحديث الآخر « إذا قام العبد في الصلاة قام بين عيني الرحمن » وفي الآية عناية الله بعبده ورسوله موسى عليه السلام •

# س ٢١٤ ـ هل للمبتدعة حجة على نفي العينين في افرادها في بعض النصوص ، وجمعها في البعض الآخر ، وضح ماتعرفه من كلام المحققين ؟

ج \_ لا حجة للمبتدعة في ذلك على نفيها ، ولغية العرب متنوعة في افراد المضاف وتثنيته وجمعه بحسب أحوال المضاف اليه فإن أضافوا الواحد المتصل إلى مفرده أفردوه .

وإن أضافوا اسم جمع ظاهر أو مضمر فالأحسن جمعه مشاكلة للفظ كقوله: « تجرى بأعيننا » وان أضيف إلى ضمير جمع جمعت كقوله تعالى : « أو لم يروا أنا خلقنا لهم مما عملت

أيدينا » وان أضافوا اسم مثنى فالأصح في لغتهم جمعه كقوله تعالى « فقد صغت قلو بكما » •

س 210 ـ ما الفرق بين أسماء الله التي بلفظ الاسم، والتي بلفظ الاسم المُضَافِ،وأذكر أمثلة تُوضح ذلك توضيحاً شـــافيا ؟

ج ما جاء بلفظ الاسم على وجه التسمى به مثل: الرحمن الرحيم الحكيم السميع العليم و نحو ذلك ، فهذه أسماء يدل كل منها على صفة من صفات الله ، و يشتق منها الفعل وما جاء بلفظ الاسم المضاف كقوله: « يخادعون الله وهو خادعهم » ، « وكذلك أخذ ربك إذا أخذ القرى وهي ظالمة إن أخسذه أليم شديد » .

وقوله: « وهو شديد المحال » فهذا الاسم يطلق على الله بلفظ الاضافة كما ورد ، وبلفظ الفعل فيقال حادع المنافقين ويخادع من خادعه ، إن أخذ الله شديد ويأخذ من عصاه ويأخذ الظالمين ، ولا يشتق منها اسم فلا يقال من أسماله تعالى : المخادع ولا الخادع ولا الشديد ولا الآخذ ،

لأنه لم يرد ولأنه يفهم منها أي التسمية بذلك نوع نقص تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا ·

### ٢٠ ــ بُعْثُ الْكُوْرِ والكُيْدِ

س ٢١٦ - بين حُكْم ما ورد بلفظ الفعل كقوله تعسالى: (ومكروا ومكر الله واللسه خير الماكرين)، (ومكروا مكرا ومكرنا مكرا وهم لا يشتعرون) وقوله (انهم يكيدون كيسدا وأكيد كيدا)؟

ج ــ هذا يطلق على الله كما ورد ولا يجوز أن يشتق للــه منه اسم فلا يقال مِن أسمائِه ِ الماكرُ ولا الــكاثدُ ، لأنه لم يُردُ

وأما تسميته مكرا وكيدا فقيل من باب المقابلة نحو (وجزاء سيئة مثلها) ونحو (وان عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به) وقيل : إنه على بابه فإن المكر إظهار أمر واخفاء خلافه ، ليتوصل به إلى مراده وهو ينقسم إلى قسمين محمود ومذموم، فالقبيح إيصاله إلى من لا يستحقه وأما الحسن فإيصاله إلى من لا يستحقه وأما الحسن فإيصاله إلى من لا يستحقه عقو بة له ،

فالأول وهو المحمود منه نسبته إلى الله لا نقص فيها، وأما الثاني : وهو المذموم فلا ينسب إلى الله فمن المحمود مكره سبحانه بأهل المكر مقك ابلة لهم بفعلهم وجزاء لهم من جنس عملهم وكذا يقال في المكيد كما يقال في المكر ، والله إنما يفعل من ذلك ما يُحْمَدُ عليه عدلاً منه وحِكْمَة "،

س ٢١٧ \_ بين ما تعرفه عن معنى قوله تعالى (إن تُنْدُوْا خيراً أو تَخْفُو هُاوْ تَعْفُوا عن سُوْء فان الله كان عَفُوا قَدِيراً) ، وما الذي يؤخذ منها ؟

ج \_ يخبر تعالى أن فاعلى الخير سراً وجهراً والعافيل عمن يسيء واليهم يجزيهم ربهم رمن جنس ما عملوا فيعف واعن سيئاتهم والله من شأنه العَفْوُ وهو القدير الذي يعطى الثواب الكثير على العمل القليل .

يؤخذ من هذا \_ أولا: أثبات علم الله ٠

ثانيا: اثبات الألوهية ٠

تالنا: اتبات قدرة الله ٠

رابعا: اثبات صنة العفو .

خامسا: فيها دليل على كرم الله ٠

سادسا: فيها إرشاد إلى التفقد في أسماء الله وصفاته • سما بعا: أن الخلق والامر صادر عنها وهي مقتضية له • ولهذا يعلل الأحكام بالاسماء الحسنى كما في هذه الآية لما ذكر

عمل الخير والعفو عن المسى، رتب ذلك بأن أحالنا على معرفية أسمائه ، ومن أسمائه تعالى « العفو » ومعناه : المتجاوز عن خطيئات عباده اذا تابوا وأنابوا ، قال ابن القيم :

وهو العُفو فعفوه وسع السؤدى رو ورو السكان لوك عساض الأرض بالسكان

وهو قريب من اسمه تعالى الغفور ولكنه أبلغ منه فسان الغفران ينبى عن الستر ، والعفو يُنبى عن المحو والمحو أبلغ من مقدرة تامة على من الستر ، ولما كان أكمل العفو ، ما كان من مقدرة تامة على الانتقام والمؤاخذة قرن الله بين اسمه تعالى العفو واسمه القدير كما في هذه الآية الكريمة فالقدير هو الذي لا يعجزه شيء ، قال ابن القيم ـ رحمه الله :

وهو القدرير وليش يعجزه إذا رو الروار و السلطان ما رام شيئًا قط ذو السلطان

ثامناً : الحث على العفو ومكارم الأخلاق والاحسان · تاسعاً : أن العفو والصفح عن الخلق سبب لعفو الله عن العافي ·

عاشرا: أن الجزاءرمن جنس العمل · الحادي عشر: لطف الله بعباده مع ظلمهم لأنفسهم · الثانى عشر: الرد على الجبرية الذين يزعمون أن العبد لا فعل له وانما بنسب اليه على جهة المجاز وقولهم باطل الثالث عشر: أن السر والعلانية عند الله على السواء ·

س ٢١٨ ـ بين ما تعرفه عن معنى قوله تعالى: ( وليعفوا وليصفحوا ألا تعبون أن يغفر الله لكم والله غفور رحيم )؟

ج ـ العفو: الستر والتجاوز، والصفح والاعراض فأصبح معنى الآية: ليعفوا عن ذنبهم الذي أذنبوه عليهم وجنايتهم

التي اقترفوها وليصفحوا بالاغضاء عن الجاني والاغماضعن حنايته .

ثم ذكر سبحانه ترغيبًا عظيمًا لمن عفا وصفح فقال: « ألا تحبون أن يغفر الله لكم » أي بسبب عفو كم وصفحكم عن الفاعلين للاساءة عليكم وبسبب إحسانكم اليهم والله غفور رحيم أي كثير المغفرة والرحمة لعباده مع كثرة ذنو بهم وتقدم الكلام على اسمه تعالى الغفور واسمه الرحيم في جواب السؤال ١٧٦ ، وفي جواب السؤال ٤٠

### س ٢١٩ ـ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة ؟

ج أولاً : الأمر بالعفو ومكارم الاخلاق •

ثانيا: الأمر بالصفح عمن أساء

ثالثا: أن العفو سبب لمغفرة الله •

رابعا: أن الصفح سبب لمغفرة الله

خامساً : اثبات صفة المغفرة وهي من الصفات الذاتية الفعلية

سادسا : اثبات صفة الرحمة وهي من الصفات الذاتية الفعليا سابعا : في الآية دليل على أن الجزاء من جنس العمل •

ثامنا : فيها دليل على حلم الله ولطفه بعباده مع ظلمهم الأنفسهم ·

تأسعا: اثبات فعل العبد وأنه فاعل حقيقة ٠

عاشرا: الرد على الجبرية الذين يزعمون أن العبد مجبور على فعله وأن الفاعل عندهم هو الله تعالى ، تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا .

الحادي عشر: النفقة على القريب •

الثاني عشر: النهي عن الخلف على ترك العمل الصالح · الثالث عشر: قال بعضهم ان هذه الآية أرجى آية في القرآن لأن الله أوصى بالاحسان إلى القاذف ·

الرابع عشر : ختم الآية بهاتين الصفتين اشارة الى أن كل اسم يناسب ما ذكر معه واقترن به من فعله وأمره ٠

الخامس عشر : فيها دليل على أن أسماء الرب مستقة من أوصاف ومعان قامت به سبحانه فهي أسماء وأوصاف وبذلك كانت حسنى ، قال ابن القيم رحمه ألله :

أسماؤه دُلَّتْ عسلى إِوْصِسافِهِ وررا مُشتَقَة رمنها اسْتِقَاقُ مُعانِ وصِيفًا اسْتِقَاقُ مُعَانِ وصِيفًا لَهُ وَلَا عَلَى أَسْتُمُ اللهِ وَالْمُ والعكم رسبته إلى متعلقب المران ترِ تُقْتُضِي آثارُ مُسا بِبُيسانِ

س ٢٢٠ ـ ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : (ولله العزة ولرسوله ) وأذكر ما يُؤخذ منها من أحكام ؟

ج \_ الجملة حالية أي قالوا ما ذكر والحال أن كلّ مُن لـــه نوع بصيرة يعلم أن القوة والغلبة لله وحده ولمن أفاضها عليه رمن رسله وصالحي عباده ، وعزة الله قهره وغلبته راعدائه ، وعزة رسوله صلى الله عليه وسيلم اظهار دينه عسلى الأديان كُلِها ، وعزة المؤمنين نصر الله إيَّاهُم على أعدائهم •

فَالمؤمنُ لِهُ مِنَ الْعِزَةِ بِحَسُبُ مَا مُعُهُ مِنَ الاَيْمَانِ وَحَقَا تُقِـهِ فَارَدُ فَا ثُلُهُ مِنَ الْعُلُو وَالْعِزَةِ فَهُي مُقَا بُلُةً مَا قَاتُهُ مِن حَقَائِقِ فَارَدُ فَا ثُلُهُ مِنْ حَقَائِقِ الْأَيْمَانِ عَلَيْهُ وَعُمُلاً ظَاهِرًا وَبُاطِنًا فَالمؤمنُ عُزِيزٌ عَسَالٍ مُؤْيَّدُ الْأَيْمَانِ عَلِيمًا وَعُمُلاً ظَاهِرًا وَبُاطِنًا فَالمؤمنُ عُزِيزٌ عَسَالٍ مُؤْيَّدُ منصوركم مكفى مدفوع عنه بالذأت أينما كان وليو اجتمع كم بأقطارِهُا إِذَا قام بحَّقَائق الايمان وواجباته فِمُنْ نَقْصَ إِيِّمَانُهُ نقص تصيبه من النصر والتأيير بحسب ما نَقص مِن آيمانه و

ويؤخذ من هذه الآية اثبات صفة العزة وهي من الصفات الذاتية التي لآتنفك عن الله ومن الصفات الفعلية فهوسبحانه

يُعِزُ مَن يشباء م

عزة القوة الدال عليها رمن أسمائه القوي المتين • وعزة الامتناع فارنه الغني فلا يحتاج إلى أحسد ولن يبلغ العباد ضره فيضروه ولا نفعه فينفعوه •

وعزة القهر والغلبة لكل الكائنات وكل هذه المعاني ثابتة رالله ـ أنه أقسم بعزة الله أن يغوي بني آدم · أي بتزيين رحمه الله :

وهو العزيز فلن يُرام جنكابه وهو العزيز القاهر الغلاب لم مناب ذو السلطان وهو العزيز القاهر الغلاب لم مكنو صفتان وهو العزيز بقوة هي وصفت شيء مكنو وسفت وهو العزيز بقوة هي وصفت وسفتان وهي التي كمكت له منعانه وهي التي كمكت له مناز والتي كمكت التي كمكت ال

س ٢٢١ ـ ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى: (فبعزتك لأغوينهم أجمعين ) ؟

ج - لأغوينهم : لأضلنهم يخبر تعالى عن إبليس - لعنه الله - أنه أقسم بعزة الله بأن يُغُويُ بُني آدم ، أي بتزيين الشهوات والمعاصي لهم ، ثم لما علم أن كيده لا ينجع إلا في أتباعه وأحزابه من أهل الكفر والمعاصي استثنى من لا يقدر على إضلاله ولا يجد السبيل إلى اغوائه فقال ((الا عبادك منهم المخلصي)

ويؤخذ من هذه الآية:

أولا: إثبات صفة العزة كسائر صفات الله · ثانيا : جُوُارُ الحُلِفر بها وهي من الصفات الذاتية التي لا تنفك عن الله ومن الصفات الفعلية فيعز من يشاء ثالثا: أن صفات الله غير مخلوقة إذ الحلف بالمخلوق شرك، والعزة المضافة الى الله تنقسم الى قسمين الاول: قسم يضاف اليه سبحانه من باب اضافة المخلوق الى خالقسه وهي العزة المخلوقة التى يعز بها أنبياءه وعباده الصالحين و

الثاني: قسم يضاف اليه من باب اضافته الصفــة الى موصوف بها كما في هذه الآية وكما في الحديث: «أعوذ بعزة الله وقدرته» •

ومما يؤخذ من هذه الآية :

رابعا: الرد على من انكر الجن وقال انها امراض عصبية خامسا: اثبات الألوهية ·

سادسا: الرد على من أنكر شستًا من ذلك .

سابعا: أن بهذه الآية يتبين منهج ابليس وتحديد طريقه وأنه يقسم بعزة الله ليُغُوينُ جَميع بني آدم إلا المُخْلُصين لعُحْزه عن بلوغ غايته فيهم قال الله تعالى « أن عبادى ليس لك عليهم

س ۲۲۲ ـ ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : ( تبارك اسم ربك ذي الجلال والاكرام ) ؟

ج ــ المعنى تعالَتُ أسماؤُهُ وتعظّمتُ صِفَاتُهُ وتقَـدُسُتُ ، والجلالُ والعظمة صفتان لِله جُلُّ جُلالُهُ • وأمّا ذكرهُ نباركُهُ سبحانه ففي المواضع التي أثنى فيهــا على نفسه بالجــلال والعظمة والأفعال الدالة على الربوبية والهيته وحكمته وسائر صفات الكمال من انزال القرآن ، وخلق العــالمين وجعله في السماء بروجا وانفراده بالملك وكمال القدرة وتباركه سبحانه رمن الصفات الذاتية ، والدليل على ذلك أنه سبحانه يسند التبارك إلى اسمه • م

س ٢٢٣ - كُمْ أَنْوَاعِ البُرِكَةِ وَمَا هِي ؟

ج \_ البركة نوعان : بُرُكة مِي فِعْلُهُ سبحانه، والفِعْلُ منها

بارك ، ويتعدى بنفسه تارة وبأداة (على) تارة ، وبأداة (في) تارة ، وبأداة (في) تارة ، والمفعول منها مُبَارك ، وهو ما جُعِل كَذَٰلِكَ فَكَانَ مُبَاركًا كُمُا يُجْعُلُهُ اللهُ تَعَالَى مُبَاركًا

والنوع الثاني: بركة هي صفته تضاف اليه اضافة الرحمة والعزة والفعل منها تبارك ، ولهذا لا يقال لغيره كذلك ولا يصلح الاله عز وجل فهو سبحانه المبارك ، وعبده ورسوله المبارك ، كما قال المسيح: «وجعلني مباركا » فمن بارك الله فيه وعليه ، فهو المبارك ، وأما صفته تعالى فمختصة به كما أطلقها على نفسه بقوله « تبارك الله رب العالمين » ،

س ٢٢٤ - بَيْنَ مَا تَعْرِفُهُ عِن مَعْنَى قوله تعالى: ( فاعْبُدُهُ واصْطِبِرُ لِعِبَادُتِهِ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا ) وأذكر مَا يُؤخذُ مِنهَا مِن الأَحكامُ ؟

ج \_ العبادة لغة : الذل ، وعرفها شيخ الاسلام : بأنها اسم جامع لكل ما يُجبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة ، أصطبر : أصبر واثبت على أمره ونهيه ، ويقال : اصبر واصطبر ، قال الشاعر :

ألا اصطبار لسكمى أم لها جكد السطبار لسكمى أم لها جكد المساء أمثالي

أي تصبر وتجلد وسلوان ونبات · سميا : شبيها ومُثيلاً الفاء للسببية • لان كونه رب العالمين ، سبب موجب لان يعبد وعدى فعل الصبر باللام دون (على) التي يتعدى بها لتضمنه معنى الثبات •

والمعنى اذا علمت أنه السيطرعلى ما في السموات والأرض وما بينهما القابض على أعنيتهما ، فاعبده واصطبر على مشاق العبادة وشدائدها ، والاستفهام هنا بِمُعْنَى النَّفِي،أَيُّ لا تَعْلَمُ العبادة وشدائدها ، والاستفهام هنا بِمُعْنَى النَّفِي،أَيُّ لا تَعْلَمُ ا

له شبيها ولا مثيلا يقتضي العبادة لكونه منعما متفضلا بجليل النعم وحقيرها ·

ومن ثم يجب تعظيمه سبحانه غياية التعظيم بالاعتراف بربوبيبته والخضوع لسلطانه و واخلاص العبادة له وحده لا شريك له وليس المعنى هل تجدر من يتسكم بالشمية إذ بعض أسمائه قد يُطلق على غيره لكن ليش مُعْنَاهُ إذا استعمل فيه كما كان مُعناه ، اذا استعمل في غيره و

وفي الآية : أولا : إثبات الربوبية ٠

ثانياً: الحث على عُبادة الله وحده لا شريك له ٠

ثالثا: الحث على الصبر

رابعا: عناية الله بنبيه صلى الله عليه وسلم .

خامساً : نفي الشبيه والمثيل لله ٠

سادسا: الحَّث على المراقبة •

سابعا: دليل تفرد الله بكل صفة كمال · ثامنا: رد على المسبهة لصنات الله بعنات المالة ال

تاسعاً : وجوب افراد الله بالعبادة •

عاشرا: الرد على من قال أن القرآن كلام محمد أو جسول أو غيرهما .

الحادي عشر: الرد على من قال ان كلام الله هو الكلام النفسى وهذا عبارة عنه كما يقوله الاشاعرة اوحكاية كالكلابية

الثَّاني عشر : الحث على تعظّيم الله والاعتراف بربوبيت. والخضوع لسلطانه ٠

الثالث عشر : اقامة البراهين والأدلة على وجــوب افراد اللـــه ·

الرابع عشر: النهي عن عبادة غير الله ٦

الخامس عشر : لطف الله بخلقه حيث دلهم وحثهم عــــــلى ما ينفعهم وهي عبادته جل وعلا ٠

السادس عشر: اثبات صفة الخلق لله وأنه خالق كل شيء فما من مخلوق في الارض ولا في السماء ولا بينهما الا الله خالقه و

السابع عشر : أن بين السموات والأرض مخلوقات لله لا يعلمها إلا هو •

الثامن عشر: الرد على من قال بقدم المخلوقات كالفلاسفة التاسع عشر: دليل على عظمة الخالق لهـــده المخلوقات العظيمة المحكمة المتقنة

العشرون أن الله غني عن العالمين لكن خلقهم لحكمة جل وعلا وتقدس •

س ٢٢٦ ـ بين ما تعرفه عن معنى قوله تعالى ( فلا تجعلوا لله أندادا وانتم تعلمون ) ؟

ج \_ الأنداد : الأمثال والنظراء · عـــذه الآية ضمنت الدعوة إلى عبادة الله وحده بطريقين ·

أحدهما: اقامة البراهين بخلقهم وخلق السموات والارض والمطر، الثاني: ملاطفة جميلة بذكر ما لله عليهم من الحقوق ومن الانعام •

فذكر سبحانه أولاً: ربوبيته لهم ، ثم ذُكُر خُلَقُ لهم وآبائهم ، رلأن الخالق يستحق أن يعبد ، ثم ذُكُر ما أنعم به عليهم مِن جعل الارض فراشك والسماء بناء وإنزال المطر واخراج الثمرات لأن المنعم يستحق أن يعبد ويشكر ، وانظر قوله تعالى « جعل لكم رزقاً » يدلك على ذلك لتخصيصه ذلك بهم في ملاطفة م وخطاب بريع .

الثانية : المقصود الأعظم من هــــذه الآية وهو الأمـــر بالتوحيد لله جل وعلا • وترك ما عبد من دونه لقوله في آخرها « فلا تجعلوا لله أندادا وأنتم لا تعلمون » •

وفي الآية دليل على أن الخلق مفطورين على معرفة الله والاقرار به

ثانياً : الحث على التوحيد :

ثالثا: فيها رد على المسبهة الذين يسبهون خلقه به ٠

رابعا: فيها رد على الذين يشبهونه في بخلقه ٠

خامساً : فيها رد على القدرية و نحوهم ٠

سادسا: النهى عن الشرك •

سابعا: اثبات الألوهية ٠

ثامنا: اثبات صفة الخلق لله •

تاسعا: لطف الله بخلقه •

عاشرا: الردعلي المعطلة •

س ٢٢٧ ـ ما الذي تُعْرِفُهُ عِنِ مُعْنِى قولِهِ تعـالى ( ومِن الناسِ مَن يتخذ مِن دُونِ اللّهُ أَنْدُادًا يُعِبُّوْنَهُمُ كَعَبِ اللّهِ والذين آمنوا أشد حبا لله ) ؟

ج \_ في هذه الآية بعد أن ذكر سبحانه فيما تقدم من ظواهر الكون ما يدل على توحيده ورحمته وحكمته ، أخبر أنه مع هذا الدليل الظاهر قد وجدد في الناس من لا يعقبل تلك الآيات التي أقامها برهانًا على وحدانيته والتخذ معه بدًا يعبده من الأصنام كعبادة الله ويساويه به في المحبة والتعظيم .

والمحبة المذكورة هي المحبة الشركية المستلزمة للخوف والتعظيم ، والاجلال والايثار على مُرَادِ النَّفْس وَهَذُهِ صُرَّفُهُا لِعَيْرِ اللهِ شِرُّكَ أَكْبِرُ يُنَافِي التَّوْحِيثُ بِالْكَلِيةِ فَفَي هَذَهُ الآية :

أولا: اثبات الألوهية ٠

ثانيا: أن مُن أشرك مَمُ اللهِ غِيرُهُ في المحبة فقد جَعْلُهُ شُرِيْكًا لِلهِ واتخذه رِندًا لله وأن ذلك شِرُكَ أَكْبُرُ . ثالثا: أنه سبحانه يحتج على المشركين باقرارهم بنوحيد الربونية

رابعا: الاستدلال بهذه المخلوقات على وجوده سبحانه ٠

حامسًا: فيها دليل وآية على توحيد الله ، واثبات أسمائه

وصفاته وكماله وصدق رسله عليهم الصلاة والسلام .

س ٢٢٨ \_ ما هي أقسامُ العُبُّةِ وُكُمْ عُدُدُهَا ؟

ج \_ هي خمسة أقسام : الأول معبـة اللـــه ، ولا تكفي وحدها للنجاة من النار والفوز بالجنة فإن المشركين يُعبُونَ

القسم الثاني: محبة ما يعبه الله ، وهذه المعبة هي التي تدخل في الاسلام وتخرج من الكفر وأحب الناس الى الله أقومهم

بهده المحبه . القسم الثاك : مُحَبَّةً فِي الله ولِلّهِ وهِي فَرْض : كَمُحَبِّةً أُولِيَاءِ الله و بُغْضِ أَعَدَّائِهِ ، وهو مِن مُكَمِلَاتِ مُحَبِّةً الله ومِن لُوازِمِها ، فالمحبة التامة مُسْتَلَزِمَةً لِو افْقَةً المُحْبُوبِ فِي مُحْبُوبِهِ ومُكُرُّوُهِم وولايته وعُداوته وكور العلوم أن مَن أَجَبُ اللهُ

المُحْبَةُ الْوُاجِبَةُ . فَلَا بُكُ أَن يُبْغِضُ أَعْداءُهُ فَأَن صَافَاهُمْ فهو كَاذِبُ فِي دُعُواه كُمَارِقيل

كَاذِبُ فِي دَعُواه كَمَارِقِيلِ: رَبُرُ وَمِ رَبُرُ مِنْ الْمَافِي صُدِيقِكُ مُنْ تَعَادِي وَرَبُرُ رَبُرُ وَانقطعُ الكلام وَيُ فَقُلُنَا وَ مَنْ الْمَالِكُ وَانقطعُ الكلام وَيُ فَقُلُنَا وَمِنْ الْمَعْلُومِ أَيْضًا أَنْ مُنْ أَحِبِ اللّهُ المَحْبَةُ الواجِبَةُ فَلَا بَدُ أَنْ وَمِنْ الْمُعْلُومِ أَيْضًا أَنْ مُنْ أَحِبِ اللّهُ المَحْبَةُ الواجِبَةُ فَلَا بَدُ أَنْ وَمِنْ المَّالِمُ المَّالِمُ المَّالِمُ المَالِمُ المَالُولُ وَمِنْ الْمُعْلِمُ الْمُنْ أَحْبُ اللّهُ المَالِمُ الْمُوالِمُ الْمُؤْلِمُ الْمِنْ أَحْبُ اللّهُ المَالِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُولُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ ا

يجب أوليا أور يعب اولياءه المحب المحب المحب السب المحبة الشركية وهي المستلزمة للخوف والتعظيم والاجلال فهذو لا تصلح إلا للب ومتى أحب العبد بها غير الله فقد أشرك الشرك الأكبر .

القسم الخامس المحبة الطبيعيسة وهي ميل الانسان الى ما يلائم طبعه كمحبة المال والولد و نحو ذلك فهذه لا تذم الا اذا شغلت وألهت عن طاعة الله •

قال ابن القيم رحمه الله : فأنت ذو بهتسان يُّا ذَاكُ في إمْسُكُانِ ع القلب والأركان / و فاقعه نفس مراه النفس والشيطان تُ مُجَانِبُ الإِيمُــانِ

#### 27 - أقسام الشــرك

س 278 ـ ما هي أقسام الشرك وما معنى اتخاذ الند؟

ج ـ أقسامه أثنان أكبر وأصغر:

القسم الأول: اتخاذ الند بأن يدعوه أو يرجوه أو يخافه أو يحبه . كمحبة الله ، أو يذبح له أو ينذر • وحــد بعضهم الشرك بقوله دعوة الله ودعوة غيره معه وبعضهم قال هـــو صرف نوع من أنواع العبادة لغير الله

وهو اتّر النِدّ الرّحَمْن أيّد وهِ اتّخَدَادُ النِدّ الرّحَمْن أيّد وهِ النّفُوانِ الْغَفُرانِ الْغَفُرانِ الْغَفُرانِ الْغَفُرانِ الْغَفُرانِ الْغَفُرانِ الْغَفُرانِ الْغَفُرانِ الْعَفُرانِ الْعَفُرانِ الْعَلَى اللّهِ الْعَفْرانِ الْعَفْرانِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال نَّهُ وَ وَهُمْ يَخَافَهُ الْمُ الْمُونِ وَ الْمُعَالِينِ الْمُؤْمِنُ وَ الْمُعَالِدِ الْمُؤْمِنُ وَ الْمُعَالِ ويجبس و كمنات السيان واللب وما سكاؤوهم كالل ر را خَكُنْقُ ولا كُرُقُورُ ولا إِحْسُسَانِ لَكِنَهُمْ سُسَاوُوْهُمُ بِأَللَبِهِ فِي الْكِنَهُمْ سُسَاوُوْهُمُ بِأَللَبِهِ فِي الْكِنَهُمُ سُسَاوُوْهُمُ بِأَللَبِهِ فِي الْمُكَانِ حُسَبِّرٍ وَتَعْظِيشُمْ وَفِي إِيْمُكَانِ

والقسم الثاني: شرك أصغر، وحسده بعضهم بأنه كل ما ورد بالنص تسميته شركاً ولم يصل إلى حد الأكبر ، وقيل إنه كل ما ورد بالنص تسميته شركا ولم يصل إلى حد الأكبر ، وذلك كقول الرجل: ما شاء الله وشيئت ، ولولا الله وأنت ، وكالحلف بغير اللسبر

قال ابن القيم

قال ابن القيم . وأما الشرك الأصغر فكثير ، منه : الرياء ، والتصنع للخلق والحلف بغير الله ، وقول الرجل للرجل : ما شناء الله وشيئتُكُ

وهذا من الله ومنك ، وأنا بالله وبك ، وما لي الا الله وأنت. وأنا متوكل على الله وعليك، ولولا الله وأنت لّم يكن كذا وكذا وقد يكون شركا أكبر بحسب حال قائله ومقصده ٠

س ٢٢٩ ـ بين ما تعرفه عن معنى قوله تعالى: ( وقـل الحمد لله الذي لم يتخذ ولدا ، ولم يكنُّ لنَّه شريك في الملك ، ولم يكن له ولى من الذل وكبره تكبيرا) ؟

ج \_ هذه الآية تسمى آية العز ولل أثبت سبحانه وتعالى لنفسه الكريمة الأسماء الحسنى ، نروه نفسه عن النقائص ، فقال : « وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولدا » كما يقول اليهود والنصارى ، ومن قال من المشركين إن الملائكة بنات اللسه \_ تعالى الله عن قولهم علوا كبيرا \_ •

« ولم يكن له شريك في الملك » أي : مشارك لـ في ملكه وألوهيته وربوبيته ، كما تزعم الثانوية ونحوهم من الفرق القائلين بتعدد الالهة تعالى عن ذلك علوا كبيرا

ر ولم يكن له ولى من الذل » أي : لم يحتج إلى موالاة أحدر لذل يلحقه ، فهو مستغن عن الولى والنصير • وقوله «وكبره» أي : عظمه وأجله عما يقول الظالمون علوا

كبرا • وتكبره سيحانه:

أولاً: يكون بذاته باعتقاد أنه واجب الوجود لذاته ، وأنه غنی عن کل موجود ۰

ثانيا: بتكبيره في صفاته بأن يعتقد أن كل صفة من صفاته سبحانه ، فهي صفة جلال وكمال وعظمة وعزة ، وأنه منزه عن کل عیب و نقص ۰

ثالثا: بتكبيره في أفعاله ، فتعتقد أنه لا يجرى في ملكه شيء إلا وفق حكمته وإرادته ٠ رابعا: بتكبيره في أحكامه بأن يعتقد أنه ملك مطاع ، لــه الأمر والنهي والخفض والرفع ، وأنه لا اعتراض لأحد عليه في أحكامه ، يعز من يشاء ويذل من يشاء قال تعالى : « لا يسأل عما يفعل وهم يسألون » •

خامسا : بتكبيره في أسمائه الحسنى ولا يوصف إلا مصفاته المقدسة .

### س ٢٣٠ ـ ما الذي يؤخذ مِن هذه الآية الكريمة ؟

ج \_ فيها أولاً: الحث على حمده سبحانه لأنه المستحق لأنْ يُعمدُ ، رلما اتصف به رمن صفات الكمال ·

ثانيا: تنزيهه عن الولد لكمال صمديته وغناه، وتعبد كل شيء له ، فاتخاذ الولد ينافي ذلك ·

ثالثا : تنزيهه عن الشريك في الملك ، المتضمن تفـــرده بالألوهية والربوبية وسائر صفات الكمال ·

رابعا: نفي الولاية من الذل التي تحميه وتمنعه وتؤيده وتحفظه لانه قوى عزيز غنى عمن سواه لا يحتاج الى معين

أما الولاية التي على وجه المحبة والكرامة لمن شاء من عباده فلم ينفها وهي المذكورة في قوله تعالى : « ألا إن ولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون » وقوله « الله ولى الدين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور»فهذه مولاة رحمة واحسان وأما المنفية فهي مولاة الحاجة والذل •

خامساً: أثبات رسالة محمد صلى الله عليه وسلم · سادسا : لطف الله ورحمته حبث بين لهم الحق من الباطل سابعا : أن الشرك والكفر لا يضر إلا نفس صاحبه وأما الله فلن يبلغ العباد ضره فيضروه ·

ثامنا : سنخافة عقول الناسبين لله ولدا أو شريكا حيث قالوا ما ليس من الحقيقة في شيء · بل كذب و بهتان تعالى الله عن قولهم علوا كبيرا ·

تاسعا : عدم احتياج الله إلى العوين والنصير · عاشرا : الرد على مُن قال أن كلام الله هو الكلام النفسي · الرد على المشركين ·

الثاني عشر : صدق المرسلين وأن ما جــاؤا به حق يجب اتناعــــه ·

الثالث عشر : عظم شأن هذه الآية رِلْأَن الله جل وعلا نزه نفسه فيهـــا .

الرابع عشر: الدليل على وحدانية الله وأنه الواحد الأحد الخامس عشر: الحث على تكبير الله ٠

السادس عشر : اعتناء الله برسوله صلى الله عليه وسلم

السابع عشر : الرد على من زعم أن القرآن كلام محمد في صلى الله عليه وسلم و

الثامن عشر : الرد على الثانوية ونحوهم ممن قال بتعدد الآلهـــة .

التاسع عشر: الرد على القدرية •

العشرون : اثبات الألوهية لله تعالى ٠

الحادي والعشرون : اثبات الملك لله تعالى ٠

الثاني والعشرون : الانكار على من ينسب لله ما ينزه عنه متصلا كان أو منفصلا ·

الثالث والعشرون : أن الحمد يختص بالله ٠

س ٢٣١ ـ بين ما تفهمه عن معنى قوله تعالى : ( يسبح لله ما في السموات وما في الارض له الملك وله الحمد ، وهـو على كل شيء قدير ) •

ج \_ يخبر تعالى أنه يسبح لــه جميع المحلوقات التي في السموات ، والتي في الأرض ، أي تنزهه وتقدسه عما لا يليق بجلاله وعظمته .

وقد اختلف في كيفية هذا التسبيح فقيل هو على حقيقته بلسان المقال ويدل على ذلك قوله تعالى في آية سورة الاسراء: « ولكن لا تفقهون تسبيحهم » وقوله: « وسخرنا مسع داود الجبال يسبحن » فلو كان هذا التسبيح من الجبال تسبيح دلالة لم يكن لتخصيص داود فائدة ،

وثبت في الصحيح أنهم كانوا يسمعون تسبيح الطعام وهم يأكلون مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وحديث منين الجذع ، وحديث أن حجرا بمكة كان يسلم على النبي صلى الله عليه وسلم ، وكلها في الصحيح .

ومن ذلك تسبيح الحصى في كفه صلى الله عليه وسلم ومن ذلك ما في الحديث الذي رواه أبو هريرة بينما رجل يسوق بقرة أراد أن يركبها فقالت: إنا لم نخلق لهذا إنما خلقنال لحراثة الأرض فقال الناس سبحان الله بقرة تتكلم فقال رسبول الله صلى الله عليه وسلم فإني أومن به أنا وأبو بكر وعسر .

ومن ذلك ما ورد عن علي بن أبي طالب قال: كنا مسع رسول الله صلى الله عليه وسلم بمكة فخرجنا في نواحيها خارجا من مكة بين الجبال والشجر فلم يمر بشبجرة ولا جبل إلا قال سيلام عليك يا رسول الله

وفي الحديث الآخر بينما رجل في غنم له إذْ عدا الذّب على شاة منها فأدركها صاحبها فاستنقدها فقال الذئب فمن لها يوم السبع يوم لا راعي لها غيري الحديث إلى غير ذلك من الأدلة وقيل إنه بلسان الحال أي بما تدل عليه صنّحتها من قدرة وحكمة ، فهي تدل بحدوثها دلالة واضحة على وجود الله وتفردم بالربوبية ووحدانيته وحكمته ، قال بعض الشعراء:

تَأَمَّلُ فِي نُبَاتِ الأَرْضِ وَانْظُـــرُّ وَانْظُـــرُّ وَالْكِيْكُ الْلِيْدُكُ وَالْمِلْكُ مُــا صُـــنُعُ الْلِيْدُكُ

عيبُ وَنْ مِنْ لَجِيْنِ شُلِخِصَاتُ رَرِ رَرُ بِأَحْدُ النَّ بِيْنَ النَّمْبُ النَّمْبُ السَّبِيْكُ على قضب الزيرُجُدِ شُلَاتُ مِدَاتُ مِنْ النَّمْبُ السِّبِيْكُ على قضب الزيرُجُدِ شُلَامُ النَّسُ لَلَهُ شَرِيكُ بأنَّ اللَّهُ لَيْشُ لَكِهُ شَرِيكُ

وهول لآخر (( وفي كل شيء له آية • تدل على أنه واحد)) ورقى له الملك وله الحمد » أي يختصان به ليس لغيره منهما شيء، وماكان لعباده منهما فهومِنفيضِهِوُرُاجِعُ إليه، فهو المالك وحده لجميع المخلوقات ، النافذ فيها أمره يتُصرف فيها كيف يشاء ، لا مُعُقبُ لحكمه ولا رادُّرلاًمره ، فلا يعجزه شيء ٠

### س 222 ـ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة ؟

ج ـ فيها ـ أولا: تنزيه الله تعالى عما لا يليق بجلالـــه

ثانيا: اثبات الملك لله وحده ٠

ثالثًا ﴿ اثبات الألوهية لله تعالى •

رابعا: اختصاصه سبحانه بالملك والحمد ، كما يفيده تقديم الظرف فهو سبحانه المختص به من حيث الحقيقة لأنه مُبْدِئُ كُلِ شَيء ، ومبدعه فالملك له بالحقيقة دون غيره ٠ ولأن أصولُ النَّعم وفروعُها منه تعالى فالحمد له بالحقيقة وحمد غيره بإنما يقعرمن حيث ظاهر الحال وجريان النعم على يديه ٠

خامسا: إثبات قدرة الله ٠

سادسا: الرد على القدرية •

سابعا: اثبات جميع صفات الكمال ونفي كل نقص وعيب رلأن التسبيح يقتضي ذلَّك ٠

ثامنا : الرد على المعطلة المنكرين لصفات الله كالجهيد

س ٢٣٣ ـ بين ما تعرفه عن معنى قوله تعالى: ( تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً • الذي له ملك السموات والارض ولم يتخذ ولدا ، ولم يكن له شريك في اللك ، وخلق كل شيء فقدره تقديرا ) •

ج - تكلم سبحانه في هذه السورة على التوحيد ، لأنه أقدم وأهم ، ثم في النبوة ، لأنها الواسطة ، ثم في المعاد لأنه الخاتمة • فقال « تبارك » مأخوذ من البركة وهي النماء والزيادة • وهو فعل مختص بالله لا يقال لغيره ذلك ، ولا يصلح إلا له ، أي : تعاظم وكملت أوصافه ، وكثرت خيراته •

« الفرقان » أي : القرآن الفارق بين الحسلال والحرام ، والهدى والضلال ، وأهل السعادة رمن أهل الشقاوة ، والتعبير بنزل بالتشديد لإفادة التدريج في النزول وأنه لم ينزل جملة واحسدة .

وقوله «على عبده» المراد به محمد صلى الله عليه وسلم وايراده بهذا العنوان، ولم يقل بنبيه أو رسوله أو بمحمد تشريفا له وإيذانا بكونه صلى الله عليه وسلم في أقصى مراتب العبودية ٠

ولذلك وصفه بها في أشرف مقام الارسال ، ومقام الاسراء قال أهل العلم : ولو كان غير هذا الاسم أشرف منه لسماه الله به في مقام الاسراء • قال بعضهم وأظنه القاضِي أبي يعلى :

ومِمَثُ أَذَا وَبِي شَرُفُ الْ وَبِيهُ اللهِ وَمِمَثُ أَظُ النَّرِيا وَكِ وَبِيهُ أَطُ النَّرِيا وَكِ وَبِيهُ أَطُ النَّرِيا وَمُومِي أَطُ النَّرِيا وَمُومِي أَطُ النَّرِيا وَمُومِي أَطُ النَّرِيا وَمُومِي اللَّهِ وَمِي وَأَنْ صَيْرَتَ أَحْمَ لَيْ بِبِيكًا وَأَنْ صَيْرَتَ أَحْمَ لَيْ بِبِيكًا

وقال الآخر : أُورِيتُ باسْمِيُّ وَإِنْنِي أَصُـمُ إِذَا نُورِيتُ باسْمِيُّ وَإِنْنِي أَصُـمُ إِذَا وَيُلُّرُكُ كَا عُبْدُهُ السَّمِيْعُ

والضمير في قوله «ليكون (يعود على محمد صلى الله عليه وسلم وقيل على القرآن والمراد بالعالمين : الثقلين الجن والانس «والانذار» الاعلام بسبب المخلوف ، وهذا الانذار عام كقوله تعالى : «لينذر بأسا شديدا من لدنه » والانذار الخاص كقوله تعالى : «انما أنت منذر من يخشاها » •

وقوله: «الذي له ملك السموات والارض » أي له التصرف فيهما وحده ، وجميع من فيها مماليك له ، وعبيد له مذعنون لعظمته ، خاضعون لربوبيته ، فقراء إلى رحمته ، وقوله: «الذي لم يتخذ ولدا » لكمال غناه ، وقيامه بنفسه ، وحاجة كل شيء إليه ، وافتقار كل شيء إليه وقيام كل شيء به سبحانه ،

وقوله: « • • • • ولم يكن له شريك في الملك » ، أي لم يكن له مشارك في ملكه وألوهيته وربوبيته كما تزعمه الثانوية والقدرية ونحوهم •

وقوله: « وخلق كل شيء » أي : أوجد وأنشأ كل شيء مخلوق ، فيدخل في ذلك كل مافي العالم العلوي والسفلي من حيوان وجماد ونبات ، ويدخل في ذلك أفعال العباد .

ولا يدخل في ذلك أسماء الله ، وصفاته ، لأن الأسماء والصفات تابعة للذات يحتذى بها حذوها ، وعموم كل في كل مقام بحسبه وقوله « فقدره تقديرا » أي فسواه وهيأه لما يصلح له لا خلل فيه ، ولا تفاوت ، وقيل قدر لكل شيء تقديرا من الأجل والرزق فجرت المقادير على ما خلق .

### س ٢٣٤ ـ ما الذي يؤخذ من الآيتين الكريمتين؟

ج ـ فيهما: أولا: رد على اليهود لقولهم عزير ابن الله •

ثانيا: رد على النصاري لقولهم المسيح ابن الله ٠

ثالثا: رد على المشركين القائلين أن الملائكة بنات الله •

رابعا: الرد على الثانوية ونحوهم ممن يقول بتعدد الآلهة خامسا: الرد على المشركين القائلين في تلبيتهم: لا شريك لك الاشريكا تملكه وما ملك .

سادسا: أن الآية تتضمن تنزيه الله عن كل عيب ونقص سابعا: فيها دليل على أن الله هو الموجد المبدع .

ثامنا : خلق أفعال العباد فهي خلق لله ، وفعل للعبد . تاسعا : إثبات القدر .

عاشراً : فَيها دلالة على التوكل لأن من وقر في قلبه أن الملك . لله ، وأنه المتصرف النافع الضار ، لم يبال بأحد من الخلق .

الحادي عشر: أن العباد لا يملكون الأعيان ملكا مطلقا ، وإنما يملكون التصرف فيها على مقتضى الشرع .

الثاني عشر: تحريم الافتاء بغير علم ، لأن ربوبيته وملكه يمنع مِن الافتاء والحكم بغير علم ·

الثالث عشر: اثبات صفة العلم •

الرابع عشر: الردعلي القدرية نفاة العلم •

الخامس عشر: الرد على القدرية القائلين: إن العبد لا فعل له ·

السابع عشر: الرد على من قال: إن القرآن كلام محمد صلى الله عليه وسلم أو جبريل أو غيرهما من الخلق . الثامن عشر: إثبات علو الله على حلقه .

التاسع عشر : الرد على الدهرية القــائلين : ما هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيا ·

العشرون : إثبات نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ورسالته .

الحادي والعشرون: الرد على من أنكر رسالته صلى الله عليه وسلم .

الثاني والعشرون: التعليل لأفعال الله تعالى وأنه لا يفعل شيئا إلا لعلة وحكمة

الثالث والعشرون : الدلالة على عموم رسالته صلى اللــه عليه وسلم •

الرابع والعشرون: الدلالة علىأن الجن مكلفون، وتتضمن الدلالة على أنهم يثابون على الحسنات، ويجازون على السيئات

الخامس والعشرون: أن من بلغه القرآن فقد قامت عليه الحجة لقوله « وأوحى الى هذا القرآن لأنذركم به ومن بلغ » •

السادس والعشرون: اثبات ملك السموات والارض لله

السابع والعشرون: الرد على الذين رفعوه صلى الله عليه وسلم فوق منزلته

الثامن والعشرون: الرد على الذين نبذوا ما جاء به وراء ظهورهم كالجهمية والحلولية واهل وحدة الوجود ونحوهم التاسع والعشرون: الرد على من زعم أن كلام اللسه وكلام رسوله لا يفيد اليقين، فلو كان الأمر كما زعم المبتدعة لم يقم بالقرآن حجة على المكلفين .

الثلاثون : الحكمة في ارسال الرسل وانزال الكتب الحادي والثلاثون : كمال غناه وقيامه بنفسه وحاجــة الخلائق الله ٠

الثاني والثلاثون: ان القرآن منزل ، غير مخلوق · الثالث والثلاثون: لطف الله بخلقـــه حيث أرسل اليهم رسلا مبشرين ومنذرين ·

الرابع والثلاثون: فيها دليل على عظمة الله وكمالصفاته الخامس والثلاثون: فيها دليل على كثرة خيرات اللسه ونعمه، ومن أعظمها انزال القرآن الكريم •

السادس والثلاثون : أن القرآن نزل منجما مفرقا •

السابع والثلاثون : إعتناء الله بكتابه القرآن ، ورسوله محمد صلى الله عليه وسلم ·

الثامن والثلاثون : تسمية القرآن « الفرقان » لأنه فرق بين الحلال والحرام ، والهدى والضلال ·

التاسع والثلاثون : إثبات قدرة الله •

الأربعون : الرد على من أنكر الجن •

الحادي والأربعون: إثبات البعث ٠

الثاني والأربعون : إثبات الحساب والجزاء على الاعمال والجنة والنار ·

س 730 ـ ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى ( ما اتخذ الله من ولد ، وما كان معه من اله ، اذا لذهب كل اله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض سبحان الله عما يصفون ، عالم الغيب والشهادة فتعالى عما يشركون ) ؟

ج \_ في هذه الآية ينزه الله نفسه عن أن يكون له ولد أو شريك في الملك والتصرف والعبادة ، ثم انه سبحانه لما أخبر عن نفسه بعدم وجود إله ثان أوضح ذلك بالبرهان والحجة الباهرة فقال : « اذا » أي : للسو كان معه آلهة كما يقول المشركون « لذهب كل إله بما خلق » ، أي تفرد بما خلق فلم يرض أن يضاف خلقه وإنعامه إلى غيره ومنع الآخر من الاستيلاء على ما خلق وهاذا ممتنع لأنه يقتضى التنافر والانفصال بين أجزاء العالم ، والمشاهد أن الوجاود منتظم متسق كل من العالم العلوي والسفلي مرتبط بعضه ببعض في غاية الكمال ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت ،

وقوله: «ولعلا بعضهم على بعض » أي ولغلب القدوي الضعيف وقهره وأخذ مُلكه كما هي عادة ملوك الدنيا وإذا تقرر عدم إمكان المشارك له في ذلك، تعين أن يكون هذا الواحد هو الله سبحانه وتعالى وتنزه وتقدس عما يقوله الظالمون علوا كسرا .

والمتكلمون ذكروا هذا المعنى وعبروا عنه بدليل التمانع، وهو أنه لو فرض صانعان فصاعدا فأراد واحد تعريك جسم والآخر أراد سكونه فان لم يحصل مراد كل منهما كانا عاجزين والواجب لا يكون عاجزا، ويمتنع اجتماع مراديهما للتضاد وما جاء هذا المحال إلا من فرض التعدد فيكون محالا فأما إن حصل مراد أحدهما دون الآخر كان الغالبهو الواجب، والآخر المغلوب ممكنا لأنه لا يليق بصفة الواجب أن يكون مقهورا قال ابن القيم ـ رحمه الله تعالى ـ مشيرا إلى ذلك:

وشو اهد الأحداث ظاهر فا دوث كُلُ مَا رُ بِسُانِ أَنُ سُسُتُقلُ اثنانِ له اكان ذاك تنافيكا وتساقطا فاذاً هُمُنا عُدَمَانِ مُمْتَنعِانِ والتوحيد تشهك منهما كُلُّ الصَّاحِبِهِ مِمْسًا افترقا جميعًا في صِف رر ي الله قَا نَظُرُ ذَاكَ فِي القُرْآنِ فَالُواْحِدُ الْقُهَّارُ خَقًّا لِيْسُ فِي إمسكان أن تعظى بعر ذاتكان

وقوله «سبحان الله عما يصفون » ختم سبحانه الآية بتنزيه نفسه عن الولد والشريك ، وعما يصفه به المخالفون للرسل وقوله «عالم الغيب والشهادة فتعالى عما يشركون » في هذه الآية تنبيه على عظمة صفاته بأنموذجمن صفات الكمال فأخبر أنه هو العالم بما غاب عن خلقهمن الأشياء وما شاهدوه فعلمه سبحانه محيط بكل شيء بالواجبات والممكنات والمستحيلات ، وبالماضي والحال والمستقبل ، والمراد به الذين قالوا بالولد والشريك مخطئون فيما قالوا فانهم يقولون عن غير علم ، وأن الله الذي يعلم الأشياء شاهدها وغائبها ، ولا تخفى عليه خافية من أمرهما ، وقد نفى ذلك فخبره هو الحق تخفى عليه خافية من أمرهما ، وقد نفى ذلك فخبره هو الحق

وقوله: « فتعالى عما يشركون » أي علا وتنزه وتقدس عما يقول الجاحدون الظالمون ، فهو سبحانه أعظم وأجل من أن يوصف بهذا الوصف .

# س 237 ــ ما الذي يؤخذ من قوله تعالى ( ما اتخذ اللــه من ولد وما كان معه من اله ) ٠٠٠ الخ ؟

ج ـ فيها أولا: تنزيه الله عن الولد •

ثانيا : تنزيهه عن وجود إلهٔ ثان ٠

ثالثا أثبات الألوهية للص

رابعًا: اثبات توحيد الربوبية ٠

خامسا : الرد على النصارى لقولهم : المسيح ابن الله • سادسا : الرد على اليهود لقولهم عزير ابن الله •

سابعا: الرد على المشركين القائلين الملائكة بنات الله

ثامنا : الرد على الثانوية ونحوهم ممن قال بتعدد الآلهة

تاسعا: انبات وحدانيته ٠

عاشرا: اثبات صفة العلم •

الحادي عشر: اختصاصه سبحانه بعلم الغيب ٠

الثاني عشر: الرد على القدرية النافين لعلم الله ٠

الثالثُ عشر: أنَّ اللهُ هو المتفرد بالخلق وألرزق •

الرابع عشر : إثبات كماله وعظمته وغناه ٠

الخامس عشر: فيها دليل على قدرة الله ٠

السادس عشر: إثبات جميع صفات الكمال ونفي كل عيب لأن التسبيح يقتضى ذلك •

# س ۲۳۸ ـ ما هي أقسام الغيب ؟

ج ـ الغيب: ينقسم الى قسمين غيب لا يعلمه إلا الله وهو ما غاب عن جميع الخلق قال تعالى «قل لا يعلم من في السموات والارض الغيب الا الله «والقسم الثاني غيب مقيد وهو ماعلمه بعض المخلوقات من الجن والانس فهو غيب عمن غساب عنه وليس هو غيبا عمن شهده فهذا يكون غيبا مقيدا .

# ٢٣ - النهي عن ضرب الأمثال للسه

# س 239 ـ بين ما تعرفه عن معنى قوله تعالى( فلا تضربوا لله الأمثال إن الله يعلم وأنتم لا تعلمون ) ؟

ج \_ في هذه الآية ينهى سبحانه عباده عن أن يجعلوا له ندا أو شبيها أو مثيلا ، فإنه واحد لا مثيل له لا في ذاته، ولا في صفاته ، ولا في أسمائه ، ولا في أفعاله ، وضرب المثل تشبيه حال بحال ، وقوله «إن الله يعلم وأنتم لا تعلمون » تعليل النهي المذكور ، ووعيد على المنهى عنه ، أي إنه يعلم ويشهد أنه لا إله إلا هو وأنتم بجهلكم تشركون به غيره وتقدم في جدواب سؤال ١٠٤ زيادة لهذا المبحث ٠

في هذه الآية أولا : اثبات الألوهية · ثانيا : اثبات صفة العلم · ثالثا: النهي عن ضرب الأمثال لله · رابعا: في الآية رد على المسبهة ·

رابعاً : في أديه رد على المعطلة ·

سادسا : في الآية تهديد ووعيد لمن جعل لله مثلا أو شبهه

سابعا: الرد على من أنكر صفة العلم •

# 22 ـ العرمات الغمس في جميع الشرائع

س ٢٤٠ ـ ما الذي تفهمه من قوله تعالى ( قل إنها حرم ربي الفواحش ما ظهر منها وما بطن ، والاثم والبغي بغيرالحق وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون ) وما مناسبة ذكر المؤلف لهذه الآية ؟

ج ـ الفواحش: جمع فاحشة وهي ما عظم جرمه وذنبه، كالكبائر التي بلغت الغاية في الفحش وذلك كالزنا واللواط والكبر والعجب والرياء والنفاق .

«والبغي بغير الحق» التعدي على الناس في دمائهم وأموالهم وأعراضهم من غير أن يكون على جهة القصاص والمماثلة •

و « الشرك » دعوة الله ، ودعوة غيره معه و « السلطان » الحجة والبرهان •

في هذه الآية بيان المحرمات الخمس التي اتفق على تحريمها جميع الرسل والشرائع والكتب وهي محرمات على كل أحد وفي كل حال لا تباح قط · والمراد بالتحريم هنا التحريم الشرعي لا الكوني القدري ·

وقوله : « وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا » أي

وحرم الشرك به بأن تجعلوا لله شريكا ما لم ينزل به سلطانا، وحرم سبحانه القول عليه، بلا علم في أسمائه وصفاته وشرعه وأصل الشرك والكفر القول على الله بلا علم ، فكل مشرك قائل على الله بلا علم دون العكس اذ القول على الله بلا علم ، قد يتضمن التعطيل والابتداع في السدين فهو أعم من الشرك ، والشرك فرد من أفراده ٠

ورتب هذه المحرمات أربع مراتب وبدأ بأسهلها وهسو الفواحش، ثم ثنى بما هو أشد تحريما، وهو الاثم والظلم، ثم ثلث بما هو أعظم وهو الشرك به سبحانه، ثم ربع بما هو أشد تحريما من ذلك كله، وهو القول على الله بلا علم، وهذا وجه المناسبة لسياق هذه الأمة ،

#### قال بعض المفسرين:

الجنايات محصورة في خمسة أنواع أحدها:

الجنايات على الأنساب وهي المرادة بالفواحش.

وثانيها : الجنايات على العقول وهي المشار اليها بالآثم · وثالثها : الجنايات على النفوس والأمـــوال والأعراض

وإليها الاشارة بالبغى

ورابعها: الجنايات على الأديان وهي من وجهين: إما طعن في توحيد الله ، وإليه الاشارة بقوله: « وأن تشركوا بالله » واما القول في دين الله من غير معرفة وإليه الاشارة بقول » : « وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون » •

وهذه الخمسة ، أصــول الجنايات ، وأما غيرها فهي كالفروع ومناسبة ذكرها هنا ما فيها من تحريم القول على الله بلا علم ، ومنه القول على الله في أسمائه وصفاته بلا علم، لأن الله لأن القول على الله بلا علم أشد تحريما من الشرك ، لأن الله رتبها في الآية من الأدنى إلى الأعلى .

يستنبط من الآية:

١ ـ ان القرآن كلام الله لا كلام محمد ولا غيره ٠

٢ ـ تحريم أكل الربا لأنه من النواحش ٠

٣ - تحريم القذف لأنه من الفواحش -

٤ - تحريم اللواط لأنه فاحشة عظيما

٥ \_ والزنا لأنه فاحشة ومقتا وساء سبيلا ٠

٦ ـ تحريم السحر لأنه فاحشة عظيمة

٧ - تحريم التولى يوم الزحف لأنه فاحشة عظمظ

٨ ـ تحريم القتل لأنه فاحشة ونحوها مما يتعلق بحركات البدن .

٩ ــ الكبر وقد فسره صلى الله عليه وسلم بأنه بطر الحــق
 وغمط الناس ، لأنه فاحشة .

١٠ \_ العجب لأنه فاحشة ٠

١١ \_ الرياء لأنه فاحشنة ٠

١٢ ــ النفاق لأنه فاحشة ونحـــو ذلك مما يتعلق بحركات القلوب .

١٣ ــ اثبات الربوبية ٠

١٤ ـ اثبات رسالة محمد صلى الله عليه وسلم ٠

١٥ ـ تحريم فعل ما يؤثم من الذنوب ٠

١٦ ــ تحريم البغي على الناس في دمائهم وأموالهم وأعراضهم •
 ١٧ ــ جواز ما كان على جهة القصاص والمماثلة •

١٨ \_ تحريم الشرك بالله ٠

١٩ ــ تحريم القول على الله بلا علم ٠

٢٠ ــ أن هذه المحرمات فيها مفاسد عامة وخاصة وضررها
 شديد وعظيمة الخطر على الأنفس وعلى الأمة جمعا

٢١ ــ أن هذه تحريمها دائما في كل حال وعلى كل أحد ٠

٢٢ ـ أن أصول الايمان لا تقبل إلا بوحي من الله يؤيده البرههان .

٢٣ ـ الاشارة إلى عظم شأن الدليل والبرهان في الدين •

٢٤ - لا يحل لأحدان يحرم شيئا تحريماً دينيا على عباد الله ورسوله . أو يوجب عليهم شيئا إلا بنص صريح عن الله ورسوله .

٢٥ ــ أنَّ مَنْ تَهِجُمْ عَلَى ذَلكُ فَقَدْ تَجِراْ عَلَى اللهُ وأَسَاءً إِلَى نَفْسِهُ وَالَّى عَبَادُ اللهِ ٠

٢٦ ــ ان من تبعه على ذلك فقد جعله ربا له ومن ثم كان فقهاء الصحابة والتابعين ومن تبعهم من السلف يتحامون القول في الدين بالرأي ·

٢٧ - الانكار على من نسب إلى دين الله تحليل شيء أو تحريمه من عنده لا دليل عليه من كتاب ولا سنة قال تعالى « ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام الآية
 ٢٨ - تحريم البدع والمحدثات في الدين لأنها من القول على الله بلا علم ٠

٢٩ - تحريم تشبيه الله بخلقه لأنه قول على الله بلا علم ٠

٣٠ \_ الأمر بالعدل والانصاف واتباع الكتاب والسنة '٠

٣١ ـ لطف الله بخلقه حيث حرم عليهم ما فيه مضرة عليهم ٠

٣٢ ــ أن الشرك لا دليل عليه بل الدليل على تحريمه ووجوب التوحيد لله جل وعلا وتقدس ·

# س ٢٤١ ــ ما هي أقسام الشرك الأكبر ؟

ج - ينقسم الى قسمين : شسرك يتعلق بذات المعبود وأسمائه وصفاته ، وقسم يتعلق بمعاملت ، فالنوع الأول ينقسم إلى ثلاثة اقسام : ينقسم إلى ثلاثة اقسام : وتقدم الكلام عليه مستوفيا في جواب سؤال ٦٤ ، والثاني : شرك تمثيل وينقسم إلى قسمين : وتقدم الكلام عليه في جواب سؤال ٨٦ ،

القسم الأول: وهو ما يتعلق بمعاملته وينقسم إلى أقسام: الأول: رشرُكُ الدَّعُوْمَ المشار إليه بقوله تعالى: « فـــإذا

ركبوا في الفلك دعوا الله مخلصيز، له الدين » الآية ·

الثاني: شرك في المحبة كما ذكر الله عن بعض الناس بقوله: « ومن الناس من يتخذ من دون الله أندادا يحبونهم كحب الله » •

الثالث : شرك في الطاعة المذكورة في قوله تعالى : «اتخذوا

أحبارهم ورهبانهم أربابا رمن دون الله » ·

الرابع: شرك الارادة والقصد قال الله تعالى: « مَن كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوف إليهم أعمالهم فيها وهم فيها لا يبخسون » الأية •

# س ٢٤٢ ـ ما الفرق بين الشرك الآكبر والشرك الأصغر؟ ج أولا: الشرك الأكبر لا يغفر لصاحبه ، وأما الأصغر

فتحت الشبيئة

ثانيا : الأكبر محبط لجميع الاعمال ، وأما الأصغر فــــلا يحبطه إلا العمل الذي قارنه •

ثَالَثًا : أَنْ الْأَكْبِرُ مَخْرَجَ عَنَ المُلَةُ الْاسْلَامِيةُ وَأَمَا الْأَصْغُـرِ

فلا يخرج منها 🔹

رابعاً: أن الشرك الأكبر صاحبه خسالد مخلد في النار، وأما الأصغر فكغيره من الذنوب · وقيل إنه لا يغفر لصاحبه إلا بالتوبة كالأكبر ·

#### ٢٥ \_ الاستواء

س ۲٤٣ ـ ما هو الايمان بالاستواء ، وما دليله من الكتاب ؟

ج \_ هو الاعتقادُ الجازمُ بأنَّ اللهُ فوقَ سَمُواتِهِ مُسْتُو على عرشِهِ استواءً يُلِيْقُ بجلالِهِ وعَظمَتِه عَلِيَّ عَلَى خُلْقِهِ بَارْنَ مُنْهم، وعلمُهُ مُحْيَظُ بكلِ شِيء ·

ودليله من القرآن ما في الاعراف : « أن ربكم الله الذي

خلق السموات والارض في سنة أيام ، ثم استوى على العرش» وفي يونس « إن ربكم الـــذي خلق السموات والأرض في

ستة أيام ثم استوى على العرش » • سع وفي سورة الرعد : « الله الذي رفع السموات بغير عمـــد

ترونها ثم استوى على العرش » · \_\_\_\_ع وفي سورة طه : « الرحمن على العرش استوى » · 🙍

وفي سورة الفرقان : « ثم استوى على العرش الرحمن ،، ·

وفي سورة السجدة : « الله الذي خلق السموات والارض في سنة أيام ثم استوى على العرش » ٦

وفي سورة الحديد : « هو الذي خلق السموات والارض في سنة أيام ثم استوى على العرش » ٧

س ٢٤٤ ـ ما الذي يؤخذ من الآيات التي تدل على استواء اللبيه على عرشه ؟

ج ـ أولا : إثبات صفة الربوبية لله وهي الربوبية العامة

ثانيا : الألوهية لله ٠ ثالثاً: إثبات صفة الخلق •

رابعا: فيها دليل على استواء الله على عرشه

خامسا: إثبات علو الله على خلقه ٠ سادسا: إثبات قدرة الله ٠

سابعا: الرد على الفلاسفة القائلين بقدم هذه المخلوقات. ثامنا: إثبات أسماء الله وصفاته •

تاسعًا: إثبات العرش وأنه مخلوق •

عاشراً : إثبات الأفعال الاختيارية المتعدية واللازمة ٠

الحادي عشر: أن الاستواء صفة فعل استوى عليه بعد ما خلقه الثاني عشر: أن الاستواء خاص بالعرش • الثالث عشر: أن الاستواء على العرش بعد خلق السموات والارض ·

الرابع عشر: تحديد الأيام التي خلقت فيهـــا السموات والارض والمتبادر أنها كهذه الأيام

الخامس عشر: الارشاد إلى التأني في الأمور والصبر فيها لأن الله قادر على خلقها في لحظة: « إنها أمسره إذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون»ومن أسمائه تعالى الرفيق قال ابن القيم: وهُو الرَّفِيْقُ يُحِبُّ أَهْلُ الرِّفْقُ بِلْ مِهْ رَارِ مِلْ الرَّفْقِ فوق أمسانِ يُعْطِيهُمْ بِالْرِفْقِ فوق أمسانِ

السادس عشر: الرد على الجهمية القائلين أن الاستواء الاستعلاء ٠

السابع عشر: أن هذه المخلوقات دليل على وجود خالقهـا ومدبرها ٠

الثامن عشر: الردعلى من أنكر شيئا من هذه الصفات أو اولها بتأويل باطل كالاشعرية والمعتزلة والجهمية التاسع عشر: اثبات صفة الرحمة •

العشرون دليل على عظمة الله.

س ٢٤٥ ـ ما هي العبارات التي تكور عليها تفساسير السلف للاستواء؟

وهي استقر وقد عسلا وقد ار وه و المتقر وقد عسلا وقد ار وه و تفع النبي ما فيت ومن نكران وكذاك قد صعد الذي هُو رابع والمتعان وأبو عبيت دة صاحب الشيبان

يُخْتَارُ هَـُـذَا القولُ في تَفْسِيرِهِ أَدْرُى مِن الجُهْبِيَّ فِي القَـُـرُانِ والأَشْعَرِيُ يَقُولُ تَفْسِيْرُ النَّتُوكِيُ بِرِهِ بِخَقْيْقَة النَّتُوكِيُ عَــلِيُ الأَكُوانِ

# س ٢٤٦ ــ ما هي أنواع الاستواء في لغـة العرب الذين نزل القرآن بلغتهم ؟

ج ـ نوعان : مطلق ومقید ، فالمطلق مـا لم یقید بحرف کقوله تعالی : « ولما بلغ أشده واستوی » ومعناه کمُل وُتُمُ ·

وأما المقيد فثلاثة أقسام : مقيد بإلى كقوله تعالى : « ثم استوى إلى السماء » ومعناه العُلُو والارتفاع باجماع السلف

والثاني مقيد بعلى ، كقوله تعالى : «لِتسْتُووْا عَلَى ظُهُورِهِ» وقوله : « واستوت على الجودي » وقوله تعالى : « فاستوى على سوقه » فهذا معناه العلو والارتفاع والاعتدال باجماع أهل اللغية •

والثالث: المقرون بؤاو المعية كُفُولِهم: استوى المساء والخشبة، ومعناه ساواها فهذه معاني الاستواء المعقولة •

س ٢٤٧ ـ ما الفرق بين الخلق والأمر المذكبورين في آية سورة الأعراف ( إن ربكم الله الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش ) الآية ؟

ج - الخلق تنشأ عنه المخلوقات ، والأمسر تنشأ عنه المأمورات ، والشرائع والأصل أن المعطوف غير المعطوف عليه وال تعالى : «ألا له الخلق والأمر» ويمتنع أنهما شيء واحد فإنه صرح فيها أن الشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره وذلك بعد ما أخبر أنه خلقها ، فخلقها ثم سخرها بأمره •

قال ابن القيم رحمه الله تعالى ولْقُدُّ أَتِي الفُرقانُ 'بُينَ الخُلْبِقِ وَالْ لصريح وذاك في الفرقسان عُلَقٌ مَا مُنكا شيئًانِ رقي ر وذاك في الفرقـــــانِ رور و ر ر ر ور فيقال مستدا ذو خُرِثُ بِالأَمْسِرِ لِلْجُرِيانِ دُ الخُلْقِ بِالتِّبْيِكِ إِن والأُمْرُ إِمَّا مُصْدُرًا أَوُهُ ولا ممكارفي ذاك مستويان صُنْعُتُ الانسان فإذا انتفى الأمر رلا انتفى الحكدثان وانظر إلى نظم بيباً واضح البرهكان ذِكْرُ الخَصُوصِ وَبَعَا والتَّعْمِيْمُ في ذَا الشَّانِ رر ره ر فأتي بنوعي حلَّة لا وُوصِفاً مُوجِزاً رببيكان رري القرآن إن رمت اله فالعِسلمُ تُعْتُ تَدُبُرُ القُسرآنِ

س ٢٤٨ ـ بماذا استدل بعض المبتدعة مِمَّنْ فُسُرُ الاستواءُ على العرش بالاسْتِيْلاءِ، ومُنْ وَلَّ مَن عَرِفَتْ عَنْه هُذِهِ الْمِدْعة ، و بماذا يرُدُّ عليه ؟

ج \_ ول من عرفت عنه هذه البدع\_ة : بعض الجهمية والمعتزلة ، وأما دليلهم فقول بعض الشعراء :

قَـُـدِ اسْتُوكَى بِشْرُ عَـلَى الْعِرُاقِ , رَمَنْ عُـنْدِ سُنْيْفِرِ أُو ْ دُمِ مِهْــرُاقِ

وأما الرد عليه فمن وجوه :

أولا: أن الاستواء خاص بالعرش والاستيلاء عــام على جميع المخلوقات ·

ثانيا: أنه أخبر بخلق السموات والأرض في ستة أيام، ثم استوى على العرش وأخبر أن عرشه على الماء قبل خلقهما والاستواء متأخر عن خلقهن، والله مستولي على العرش قبل خلق السموات وبعده • فعلم أن الاستواء على العرش الخاص به غير الاستيلاء العام عليه وعلى غيره •

ثالثا: أن معنى الكلمة مشهور كما قال بعض السلف وأنه لو لم يكن معنى الاستواء في الآية معلوما لم يحتج الامام مالك ـ رحمه الله ـ أن يقول: والكيف مجهـول ، لأن نفي العلم بالكيف لا يُنْفِي مَا قُدْ عُلِمُ أَصْلُهُ .

رابعا: يلّزم رمن تفسير الاستواء بالاستيلاء أن الله مستو على الارض و نحوها •

خامسا: أن إحداث القول في كتاب الله الذي كان السلف والأئمة على خلافه يستلزم أحد أمرين أن يكون خطأ في نفسه، أو تكون أقوال السلف المخالفة له خطأ ولا يشك عاقل أنه أولى بالغلط والخطأ من أقوال السلف ·

سادسا : أن هذا اللفظ قد اطرد في القرآن والسنة حيث

ورد لفظ الاستوا، دون الاستيلاء ولو كان معناه استولى لكان استعماله في أكثر موارده كذلك قال ابن القيم ــ رحمه الله : وكذلك اطركت بلا لأم ولكو ركذلك الطركت بلا لأم ولكو ركذلك الأدعان كانت بمعنى اللام في الأذعان لا تكت بها في موضيع كن يُحمل الله من باقى عليهكا بالبيكان الثاني

فاذا جاء في موضع ، أو موضعان بلفظ استوى حمل على معنى استولى لأنه المألوف المعهود ، ولم يوجد ولا موضع واحد بلفظ استولى وأما أن يأتي لفظ قد اطرد استعماله في جميع موارده على معنى واحد فيدعى صرفه في الجميع إلى معنى لم يعهد استعماله ففي غاية الفساد ولم يقصده ويفعله من قصد البيان ، بل السذى يفعله من يقصد التدليس والابتداع كالجهمة والأشعرية .

س ٢٤٩ ـ ما الجواب الشافي الكافي لنُّ سَأَلُ عن كَيْفِيَّةً صَفَةً مِن صَفَاتِ الله تعالى وما الذي قاله أبن القيم رحمه الله حول مسألة الاستواء والقرآن ؟

ج \_ جواب الامام مالك \_ رحمه الله \_ إن كان عن كيفية الاستواء وهو قوله: الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول والايمان به واجب والسؤال عنه بدعة •

وإنَّ كان عن غير الاستواء فيحذى به حذو جوابه • فمثلا عندما يسأل عن كيفية السمع فيقال السمع غير مجهول والكيف غير معقول والايمان به واجب والسؤال عنه بدعة •

وهكذا يقال في بقية الصفات من : بَصُر ، ورضَى ، وعُجُب، وسُخُط ، وَوُجُه ، وعُجُب، وسُخُط ، وَوُجُه ، وَنُدُول ، وَنُدُول ، وَنُول ، وَنُول ، وَنُرُج ، ورُجُم ، ورُجُل ، وأَصْبُع ، والحُبُ ، والحَبُ ، والحَر ، و نحوه ، و نحو

وقيل لابن القيم \_ رحمه الله \_ ما تقول في القرآن ومسألة الاستواء؟ فقال: نقول فيها ما قاله ربنا تبارك وتعالى وماقاله نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، نصف الله تعالى بما وصف به نفسه و بما وصفه به رسوله من غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تشبيه ولا تمثيل .

بل نثبت له سبحانه ما أثبته لنفسه من الأسماء والصفات وننفي عنه النقائص والعيوب ومشابهة المخلوقات اثباتا بلا تمثيل وتنزيها بلا تعطيل فمن شبه الله بخلقه فقد كفر ومن جحد ما وصف به نفسه فقد كفر ٠

وليس ما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم تشبيها فالمشبهه يعبد صنما والمعطل يعبد عدما ، والموحد يعبد إلها واحداً صكداً «ليس كمثله شيء وهو السميع البصير » •

والكلام في الصفات كالكلام في الذات ، فكما أنا نُثبت ذاتاً لا تشبهها الذوات ، كذلك نقول في صفاته إنها لا تشبهها الصفات فليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في أسمائه ولا في صفاته ولا في أسمائه ولا في صفاته ولا في أفعاله فلا نشبه صفاته بصفات المخلوقين ولا نزيل عنه صفة لأجل تسنيع المسنعين .

وأما القرآن فاني أقول إنه كلام الله منزل غير مخلوق، منه بدا وإليه يعود ، تكلم الله به صدقا وسمعه منه جبريل حقا و بلغه محمدا صلى الله عليه وسلم حيا وأنه عين كلام الله حقيقة وأن جميعه كلام الله وليس قول البشر ومن قال إنه قول البشر فقد كفر والله يصليه سقر ٠

ومن قال ليس لله بيننا كلام فقد جعد رسالة محمد صلى الله عليه وسلم و نقول إن الله فوق سمواته مستو على عرشه بائن من خُلْقِه ليس في مخلوقاتِه شيء من ذاتِه ولا في ذاتِه شيء من مخلوقاتِه وعلى الأعْلى بكلِّ اعتبار أه

س ٢٥٠ ـ تكلم بوضوح عن الجهة وأذكر شيئًا من أدلة على خلقه من الكتاب والسنة ؟

ج – أُمَّا الجوابُ عَنِ الجَهُةِ فَانْ أَرْيُدُ بِهَا جِهِـــةُ عُلُو تَلِيْنَ بِجُلَالِهِ وعُظْمَتِهِ لَا تُحَيِّطُ بِهُ فَهِي خُقَ ثَابِتُةً لِللهِ تَعَالَى وإن أريدُ جَهُة عُلُو تُحِيْطُ بِهِ فَهِي مُنْتُفِيةً عِنهِ فَإِن اللهُ جَلَّ

وَإِن أَرِيدُ جَهُمْ عُلُو تَحِيْطُ بِهِ فِهِي مُنْتَفِيةٌ عنه فإن اللهُ جَلَّ شَائُهُ أَعْظُمُ وَأَجُلُ مِن أَن يُحِيْطُ بِهُ شَيءٌ مِن مُخْلُو قَاتِهُ قال تعالى « وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعا قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه »

وان أريد جهة سُفُل فهي مُنتفية عنه أيضا لأن الله قد ثبت له العُلُو المُطْلَقُ بذاتِه وصفاتِه قال تعالى (وهو القاهِرُ فوق عباده) وقال تعالى (قل هو الله أحد) وقال تعالى (ليس كمثله شيء وهو السميع البصير) وقال (وهو العلى العظيم) واما الادلة من الكتاب والسنة على علو الله على خلقه فاليك

قال تعالى « يا عيسى إني متوفيك ورافعك إلى «بل رفعه الله إليه » « إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه » « يا هامان ابن لي صرحا لعلى أبلغ الأسباب أسباب السموات فأطلع إلى اله موسى وإني لأظنه كاذبا » •

«أأمنتم من في السماء أن يخسف بكم الأرض فساذا هي تمور أم أمنتم من في السماء أن يرسل عليكم حاصبا فستعلمون كيف نذير » و تقدمت أدلة الاستواء وكلها تدل على علو الله على خلقه ، ومن السنة قوله صلى الله عليه وسلم في رقيسة المريض « ربنا الله الذي في السماء تقدس اسمك ، أمرك في السماء والأرض كما رحمتك في السماء اجعل رحمتك في الأرض اغفر لنا حوبنا وخطايانا أنت رب الطيبين ، أنزل رحمسة من رحمتك وشفاء من شفائك على هذا الوجع فيبراً » •

وقوله: « ألا تأتمنوني وأنا أمين من في السماء » وقول ه « والعرش فوق ذلك والله فوق عرشه وهو يعلم ما أنتم عليه » وقوله للجارية: « أين الله قالت في السماء قال من أنا قالت أنت رسول الله قال اعتقها فانها مؤمنة » إلى غير ذلك من الأدلة

# س 201 ـ ما الذي يؤخذمنالآية الأولى والثانية والثالثة الدالات على العلو؟

ج \_ في الآية الأولى والثانية :

أولا: اثبات صفة الكلام .

ثانيا: اثبات علو الله على خلقه ٠

ثالثًا: الرد على اليهود لأنهم تنقصوه وجعلوه ابن زنا أعيسى

رابعا: الرد على النصارى لاُنهم غلوا فيه ورفعوه فـوق منزلته إلى مقام الربوبية ·

خامسا : الرد على منزعم أن كلام الله معناه المعنى النفسي سادسا : أن الله رفع عيسى إلى السماء وقبضه إليه .

سابعا: أنه رفع عيسى وهو حي • قال شيخ الاسلام: والصواب الذي عليه المحقون أن عيسى عليه السلام لم يمث بحيث فارقت روحه بدنه ، بل هو حي مع كونه توفى •

وفي الآية الثالثة :

أولا: أثبات صفة علو الله على خلقه ٠

ثانيا : صعود أقوال العباد وأعمالهم ٠

ثالثًا: الردُّ على الجهمية و نحوهم ممن ينكر علو الله على

رابعا : أن الله على الكلام كالتوحيد والذكر والدعاء والقراءة ويرفعه اليه ·

خامسا : أن الاخلاص شرط لقبول العمل ومسالم يكن الاخلاص فيه فلا ثواب عليه بل عليه العقاب · عن ابن عباس

أنه قال الكلم الطيب: ذكر الله ، والعمل الصلالح أداء لفرائضه - وعن الحسن وقتادة: لا يقبل الله قولا إلا بعمل •

س ٢٥٢ ـ بن ما تفهمه عن معنى الآية الرابعة الدالة على علو الله وهي قوله: ( وقال فرعون ياهامان ابن لي صرحـــا لعلى أبلغ الأسباب ) • • • الخ ؟

ج \_ « فرعون » : ملك القبط في الديار المصرية ، وفرعون القب لكل من ملك مصر ، «هامان » : وزير فرعون ، «الصرح» القصر الشامخ المنيف « الأسباب » : واحدها سبب وهــو ما يتوصل به إلى غيره من حبل أو سلم أو طريق ، والمراد هنا الأبواب ،

والمعنى: بعد أن ذكر سبحانه فيما سلف ، تكبر فرعون وجبروته ، أبان هنا أنه بلغ عتوه وتمرده وافترائه في تكذيب موسى ، أن أمر وزيره هامان أن يبني له قصرا شامخا منيف من الآجر ليصعد به إلى السماء ليطلع إلى إله موسى .

ثم قال: «وإني لأظنه كاذبا » أي فيما ادعاه من أن له إلها غيري وأنه أرسله وهكذا يموه فرعون الطاغية ويحاور ويداور كي لا يواجه الحق جهرة ولا يعترف بدعوة الوحدانية التي تهز عرشه وتهدد الأساطير التي قام عليها ملكه مريدا بذلك التمويه والتلبيس على قومه للتوصل به إلى بقائهم على الكفر ورد الحق •

# س ٢٥٣ ـ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة ؟

ج \_ في الآية :

أُولاً: ما يدل على أن فرعون يتظاهر بالانصاف والتثبت رمن جهة والاستهتار والسخرية رمن جِهة أخرى •

ثانيا : في الآية ما يدل على تبجح فرعون في جعوده وحدسه وفي الآية ما يدل على أن كلام الرجل المؤمنوحجته كانتمنشدة

الواقع بحيث لم يستطع فرعون ومن معه تجاهلها فاتخهد

رابعا: اثبات علو الله على خلقه ووجه الدلالة من الآية الكريمة على علو الله هو أن موسى كان يدعو فرعون إلى معرفة ربه بأنه فوق السماء فمن أجل ذلك أمر ببناء الصرح ، ورام الاطلاع إليه .

خامسا: فيها رد على الجهمية المنكرين لعلو الله مع أن علوه سبحانه مما تواطأ عليه العقل والنقل ، وفطر الله عليه الخلق فله سبحانه:

أولا: علو الذات ثانيا: علو القدر ثالثا: علو القهر •

سادسا : دليل على أن فرعون كان بمكان عظيم من الجهل و بمنزلة سافلة رمن فهم الحقائق • قال ابن القيم :

ولُهُ العسُلُو مِنِ الوَجُوْهِ جُمِيعِهَا رَى رَا لَكُ السَّالِ وَ كَالُو الْمَا عَلُو السَّالِ وَ كَالُو السَّالِ وَ كَالُو السَّالِ كَلَّ إِذَا مَا نَابِسُهُ شَيْءٌ يَسُرُى مِنُوجَهِمًا بِضَمُرُوْرُهُ الانسَّالِ وَ مَنُوجَهِمًا بِضَمُرُوْرُهُ الانسَّالِ نَعُو العسُلُو فَلَيْسُ يَطْلُبُ خُلْفَهُ وَ العسَلُو فَلَيْسُ يَطْلُبُ خُلْفَهُ وَ العسَالِ وَ أَمَامِهُ أَوْ جُسَانِبُ الانسَالِ وَ أَمَامِهُ أَوْ جُسَانِبُ الانسَالِ وَ أَمَامِهُ أَوْ جُسَانِبُ الانسَالِ وَ أَمَامِهُ أَوْ جُسَانِ اللهِ السَّالِ وَ الْمَامِهُ وَالْمُهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمِعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمِعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُع

، عيره . وقد فطر الله العظيم عباده ، ، ، ر ، ، ، على أنه من فؤقهم فلهم سسلو

رله ـــــــذَا تُراهُمُّ رَافِعَيْنَ أَكُفُهُ المَّمْ وَ الْمُعَاءِ إِلَى الْعَلَوُ الْمَاءِ إِلَى الْعَلَوُ الْمَا لَمْ يَصَدُوا وَيَخَذَلُوا وَيَخَذَلُوا

س ٢٥٤ ـ بين ما تفهمه عن معنى قوله تعالى: ( أأمنتُم مُن في السماء أن يخسفُ بكم الارضُ فاذا هي تَمُور ، أمْ أمنتُم مُن في السماء أن يرسلُ عليكم حاصبًا فستعلمون كيفُ نذير)؟

ج ــ « يخسف بكم » يغيكم فيها • « تمور » تذهب و تجى و تضطرب • « حاصبا » ريحا شديدة فيها حصباء • « نذير» أي انذاري و تخويفي • والأمن : ضد الخوف أي أأمنتم عقاب من في السماء وهو الله إن عصيتموه •

وهذا عند أهل السنة على وجهين إما أن تكون (في) بمعنى (على) كما في قوله «ولأصلبنكم في جذوع النخل » وإما أن يراد بالسماء العلو لا يختلفون في ذلك • ولا يجوز الحمل على غيره والمعنى بعد أن ذكر ما أعد للكافرين من نار إذا ألقوا فيهسمعوا لها شهيقا وهي تفور • • • النح • وما أعسد للذين يخشون ربهم بالغيب ، من المغفرة والأجر الكبير •

ثم ذكرهم بنعمه كصلاحية الارض للمعيشة ، ثم حذرهم عاقبة التمادي في الباطل وأن من الحكمة أن لا يأمنوا (وال) النعم ، فإن الله قادر على سلبهم إياها فبعد أن تكون ذلولاً ترجف وتضطرب اضطراب خسف وهلاك حتى تبتلعهم ، كما خسفها بقارون ، ومما يؤخذ من الآيتين :

أولا: اثبات علو الله على خلقه · ثانيا: التحذير مِن مكر الله ·

ثالثا: اثبات قدرة الله ٠

رابعا: الرد على مُن أنكر شيئا مِن ذلك أو أول بتأويل اطل ·

خامسا: الحث على مُراقبة الله ٠

سادسا: اثبات حلم الله جل وعلا .

سابعا : دليل على رُكُوكُر الأرضِ وأنها مستقرة -

س ٢٥٥ ـ ما الذي تففهمه من قوله صلى الله عليه وسلم في رقبة المريض « رُبُنا اللهُ الذي في السماء تقدّسُ اسمُكُ أَمْرُكُ في السماء والأرض كما رُحْمَتُكُ في السماء ، إغفر لَنا حُوْبُنا وخَطَايانا أَنْتَ رُبُ الطَّيبِين ، أَنْزِلُ رُحْمَة من رُحْمَتِكُ وشِفَاء مِن شفائِكُ على هذا الوُجُع » ؟

ج ـ الرب: السيد المربي لجميع الخلق بأصناف النعم • تقدس: تنزم • الرقية: القراءة على المريض • حُوْ بُنَا، الحُوْبُ: الاَثْمَ • الخُطايا: رهي الذنوب والأثام •

ففي هذا الحديث التوسل إلى الله بربوبيته وهي تنقسم إلى قسمين : عامة وخاصة فالعامة هي : خلقه للمخلوقين ورزقهم وهدايتهم ، لما فيه مصالحهم التي فيها بقاؤهم في الدنسا .

وأما الخاصة فتربيته لأنبيائه ورسله وأوليائه فيربيهم بالايمان ويوفقهم له ، ويكملهم ويدفع عنهم الصوارف والعوائق الحائلة بينهم وبينه ، وحقيقتها تربية التوفيق لكل خير والعصمة من كل شر .

ولعل هذا هو السر في كون أكثر أدعيه الأنبياء بلفظ الرب فان مطالِبُهم كلَّها داخلة تحت ربوبيته الخاصة ·

س ٢٥٦ ــ ما الذي يؤخذ مِن هذا العديث الدال على علو الله على خلقه ؟

ج \_ فيه أولا: إثبات الربوبية .

ثانيا: اثبات الألومية ٠

ثالثا : اثبات علو الله على خلقه والمأخــــذ من قوله : في السماء . وفي تكون بمعنى على كقوله «أفلم يسيروا في الارض» أي عليها وكقوله : « فسيحوا أي عليها وكقوله : « فسيحوا

في الارض » أي عليها : الثاني : أن المراد بالسماء العلو وعلى الوجهين فهي نص في علو الله على خلقه ٠ رابعا: إثبات أمر الله الكوني القدري • خامساً : تنزيه الله عما لا يليق بجلاله وعظمته ٠ سادسا: التوسل إلى الله برحمته سابعا: التوسل إلى الله بسؤالَ المغفرة لِلْحُوبِ والخطايا . ثامنا : التوسل إلى الله بربوبيته الخاصـــة للطيبين من تاسعا: اثبات أمر الله الديني الشرعي ودليله قولــه تعالى : « إن الله يأمر بالعدل والاحسان وإيتاء ذي القربي » ودليل الكوني «إنما أمره إذا أراد شيئا أن يُقول له كنفيكون» عاشرا: عموم أمر الله الكوني القدري والديني الشرعي. الحادي عشر: الاتيان مِن صفات الله في كل مقام بمسا بناسيه الثاني عشر : اثبات الرقية وأنها مباحة ، قال العلمــاء بجوازها عند اجتماع ثلاثة شروط ٠ أولا: أن تكون بأسماء اللهِ أَوْ بكُلامِهِ ، أو بصفاتِهِ . ثانياً: أن تكون باللسان العربي وما يُعْرُفُ مُعْنَاهُ . ثالثا أن يُعْتُقِدُ أَنَّ الرُّقْيَةُ لا تُؤرِّرُ بذارِتِهَا بُلْ بِتُقْدِيْرِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الثالث عشر : الرد عــــــلى الجهمية وأتباعهم مِن المثكرين لعلو الله النافن لجهة العلو

الرابع عشر: إثبات قدرة الله •

الخامس عشر: إثبات صفة الرحمة •

السادس عشر: فيه دليل على البعث والحساب، والجزاء على الأعمال •

السابع عشر: إثبات الأسماء لله ٠

الثامن عشر : لطف الله بخلقه حيث أمر نبيه صلى الله عليه وسلم أن يرشد أمته إلى هذه الرقية النافعة باودن الله التاسع عشر : رأفة النبي صلى الله عليه وسلم بأمته حيث علمهم هذا الدعاء ٠

العشرون : أن الدعاء سبب من الأسباب النافعة بإذن الله

س ٢٥٧ ـ بن ما يُؤخذ من قوله صلى الله عليه وسلم « ألا تأتَمنُوْنِي وأنا أميْنُ مَن في السماء » وقوله « والعرشُ فوقُ ذلك والله فوق عُرْشِهُ وهو يعلم ما أنْتُم عليه » •

ج \_ في الحديث: أولاً: اثبات العلو لله وانه فوق خلقه ثانيا: ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم من الصبر والتجمل على ما يأتيه من أذى المنافقين و (في) التي في هـــذا الحديث يقال فيها كما قيل في التي في الحديث الذي قبل هذا ثالثا :الرد على من انكر علو الله او انكر جهة العلو كالجهم رابعا: الرضى والتسليم لأمر الله ورسوله ، وما صدر عنهما من الأحكام •

والحديث الثاني يؤخذ منه :

أولاً : إِثْبَاتُ عَلَوُ اللَّهُ عَلَى خُلْقَهِ ﴿

ثانيا: إثبات العرش •

ثالثاً : تَفَسير الاستواء بالعلو كما هو مذهب السلف · رابعاً : الرد على من أنكر صفة العلو أو أولها بتأويل باطل كمن زعم أن الفوقية فوقية رتبة وشرف ، فان حقيقة الفوقية

علو ذات الشيء على غيره · خامسا : الرد على من نفى العرش أوزعم أن معنى عرشه ملكه وقدرته ·

سادسا: إثبات الألوهية .

سابعا: أن العرش فوق المخلوقات والله فوقه

ثامنا: الجمع بين الإيمان بعلو الله واستوائه على عرشه السعا: الرد على من أول الاستواء بالاستيلاء كالأشاعر في عاشرا: اثبات صفة العلم وهم الصفات (لدائيك العادي عشر: احاطة علمه سبحانه بالموجودات كلها الثاني عشر: الرد على من أنكر صفة العلم أو قال: عليم بلا علم كالمعتزلة ومن سلك سيئيل الم

س ٢٥٨ ـ بين ما يؤخذ من قوله صلى الله عليه وسلم رالعارية « أَيْنُ اللهُ » ؟ قالتْ : في السماء قال : « مَنْ أَنَا ؟ » قَالَتُ : أَنْتُ رَسُولُ اللهِ فقال « اعْتِقْهَا فَإِنَّهَا مُؤْمِنَة » ؟

ج \_ فيه أولا: جواز الاستفهام عن الله بأين قال ابن

وقد جاء لفظ الأين من قول صادق كَمَا قد رُواهُ مُسْلِمَ في صَنْحِيْجِهِ مَا لَعَالِمِينَ مُحَمَّدِ كَمَا قد رُواهُ مُسْلِمَ في صَنْحِيْجِهِ مَا رَوَاهُ مُسْلِمَ في صَنْحِيْجِهِ مَا رَوَاهُ مُسْلِمَ في صَنْحِيْجِهِ مَا رَوَاهُ مُسْلِمَ قَلْدِ

ثانيا: اثبات الألوهية ٠

ثالثاً: علو الله على خلقه ٠

رابعا: جواز الاشارة إلى العلور إلجات به العلو خامسا: أن من شهد هذه الشهادة أنه مؤمن

سادسا : الردعليمن أنكر علو الله أو أوله بتأويل باطل. سابعا : أنه يشترط في صحة العتق الايمان.

تامنا: شهادته صلى الله عليه وسلم بالايمان لهذه الجارية

التي اعترفت بعلو الله على خلقه ٠

تاسعا: أن من شهد هذه الشهادة يكتفى بايمانه ومن عاشرا: أن العباد مفطورين على أن الله عال عليهم ومن أدلة علو الله على خلقه ما في صحيح البخاري عن أنس بن مالك

رضى الله عنه قال «كانت زينب تفتخر على نساء النبي صلى الله عليه وسلم .

وفي لفظ على أزواج النبي صلى الله عليه وسلم ـ فتقول زوجكن أهاليكن وزوجني الله من فوق سبع سموات ·

وقال في حديث الأوعال « والله فوق عرشه وهو يعلم ما أنتم عليه » رواه الامام أحمد في المسند ورواه ابن خزيمة في كتابه كتاب التوحيد وقول عبد الله بن رواحه الدي أنشده النبي صلى الله عليه وسلم شعرا :

شهدت بأن وعسد الله حق وأن الله وحق الكافر ينا وأن النهار كمثوى الكافر ينا وأن النهار كمثوى الكافر ينا وقق المساؤ كلافي وفؤق العسر ش رب العالمينا وتخرسله مسلائكة ركسرا الم مسومينا

س ٢٥٩ -إلى كم تنقسم العية ، وما دليل كل قِسم مِن أقسامها ؟

ج ـ المعية تنقسم قسمين : عامة وخاصة ، وهما كسائر الصفات لا يعلم كيفيتهما إلا الله عز وجل .

أما دليل العامة من القرآن فقوله تعالى « هـو الذي خلق السموات والارض في سنة أيام ، ثم استوى على العرش ، يعلم ما يلج في الارض ، وما يحرج منها • وما ينزل من السماء • وما يعرج فيها • وهــو معكم أينما كنتم والله بما تعلمون بصير » •

وقوله تعالى : « ما يكون مِن نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ، ولا خمسة إلا هو سادسهم ، ولا أدنى مِن ذلك ، ولا أكثر الإ

هو معهم أينما كانوا ، ثم ينبئهم بما عملوا يوم القيامة إن الله بكل شيء عليم » •

وأما دليل الخاصة فقوله تعالى : « لا تحزن إن الله معنا » • « إننى معكما أسمم وأرى » •

« إن الله مع الذين اتقوا ، والذين هم محسنون » • « واصبروا إن الله مع الصابرين » •

« كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة باذن الله ، والله مع الصابرين » •

# س ٢٦٠ ـ بين ما تعرفه عن معنى دليل المعية العامة ؟

ج \_ أما الآية الأولى فقد تقدم شرحها وما يؤخد منها في جواب سؤال١٣٥٠ أما الآية الثانية فإليك: «النجوى»التناجي والمسُنارَة «أدنى » أقل « فينبئهم » يُخْبرُهُم •

يقول تعالى « ألم تعلم أن الله يعلم مافي السموات وما في الأرض » فلا يتناجى ثلاثة إلا والله معهم ولا خمسة إلا هسو سادسهم ويعلم ما يقولون وما يدبرون ، ولا نجوى أكثر من هذه الأعداد ولا أقل منها إلا وهو عليم بنجواهم، وعليم بزمانها ومكانها ، لا يخفى عليه شيء من أمرها ثم ينبئهم أي يخبرهم أي المتناجين بما عملوا من خير وشر •

قال ابن القيم رحمه الله: وتأمل كيف جعل نفسه رابع ثلاثة ، وسادس الخمسة إذ هو غيرهم سبحانه بالحقيقة لا يجتمعون معه في جنس ولا فصل وقال « لقد كفر الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة » فإنهم ساووا بينه وبين الاثنين في الألوهية والعرب تقول رابع أربعة وخامس خمسة ، وثالث ثلاثة ركا يكون فيه المضاف من جنس المضاف كما قال تعالى: (ثاني إذ هما في الغار) رسول الله صلى الله عليه وسلم

وصديقه فان كان من غير جنسه قــالوا رابع ثلاثة وخامس أربعة وسادس خمسة .

# س ٢٦١ ــ ما الذي يؤخذ من هذه الآية الكريمة الدالــة على المية العامة ؟

ج \_ فيها : أولا : أنها دليل على المعية العامة .

ثانيا: إثبات صفة العلم •

ثالثًا: إِثبات الحساب والجزاء على الأعمال ، والبعث •

رابعاً : الحث على مراقبة الله •

خامساً: الرد على من قال إن القرآن من كلام محمد صلى

الله عليه وسلم 🔹

سادسا: اثبات صفة الكلام وهى من الصفات الذاتية الفعلية سابعا: الرد على من أنكر شيئا من هذه الصفات،أو أولها بتأويل باطل كالاشعرية والمعتزلة والجهمية

ثامنا: الترغيب في الطاعات والتحذير من المعاصى .

تاسعا: اثبات الألوهية ٠

عاشرا : شمول علمه واحاطته بكل شيء ٠

#### س 277 ـ ما الذي تعرفه عن معنى الآية الأولى من أدلة المعية الخاصة ؟

ج \_ فيها حكاية عما قاله عليه الصلاة والسلام لأبي بكر وهما في الغار وقد أحاط المشركون بفم الغار عندما خرجوا في طلبه عليه السلام فلما رأى أبو بكر ذلك انزعج وقال يارسول الله ، لو نظر أحدهم تحت قدمه لأبصرنا فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم (لا تحزن إن الله معنا) ففي هذه الآية : أولا: دليل على المعية الخاصة وهي من الصفات الفعلية

ثانيا : الحث على التوكل على الله

ثالثا: ما كان عليه إلنبي صلى الله عليه وسلم من ثقته

رابعا: اثبات الألوهية لله وفيها مزية لأبي بكر - رضى الله عنه - ولذلك قال العلماء: من أنكر صحبة أبي بكر - رضى الله عنه - فهو كافر ، لانكاره كلام الله •

خامسا: اثبات قدرة اللب وهي من الصفات الفعلية سادسا: أن نواصي العباد بيد الله جل وعلا · سابعا: الحث على حسن الظن بالله ·

س ٢٦٣ ـ بين ما تعرفه عن معنى الآية الثانية والثالثة والرابعة والخامسة من أدلة المعية الخاصة وأذكر ما يؤخذ مِن كلِ وأحدةٍ مِن الفوائد ؟

ج \_ في الآية الثانية : خطاب لموسى وهارون أن لا يخافا بطش فرعون بهما ، ومعاجلته لهما بالعقوبة قبل إتمام الدعوة وإظهار المعجزة وقوله : ( إنني معكما ) تعليل لمؤجب النهي ، ومزيد تسلية لهما .

وقوله: (أسمع وأرى) أي أسمع كلامكما وكلامه، وأرى مكانكما ومكانه، لا يخفى على من أمركم شيء ، واعلما أن ناصيته بيدي فلا يتكلم ولا يتنفس ولا يبطش إلا باذني ، وبعد أمري وأنا معكما بحفظي ونصري وتأييدي ، فلا تهتما . ففي هذه الآية :

أولا: اثبات المعية الخاصة لموسى وها رون ثانيا: الحث على الاعتماد على الله ·

ثالثًا: اثبات السمع وهو من الصفات الذاتية رابعا: اثبات البصر وهو من الصفات الذات حامسها: اثبات قدرة الله وهي من الصفات الذاتية

سادسا : أن الخوف يعرض للرسل

سابعا عناية الله بموسى وهارون ٠

ثامنا : في الآية ما يدل على شدة ظلم فرعونوعنفه و تمرده تاسعا : في الآية تسلية لموسى وهارون ·

عاشرًا: نُ نُواصَى الْعَبَادُ بِيَدُ اللَّهُ جَلَّ وَعَلَّا وَتَقْدُسُ •

والآية الثانية : قد تقدم تعريف التقيوى والاحسان في جواب سؤال ١٦٧ وجواب سؤال ١٧٣ ومما يؤخذ من هذه الآنة :

أولا: اثبات الألوهية •

ثانيا: معيته الخاصة للمتقين والمحسنين .

ثالثا: أن التقوى والاحسان سبب لحفظ الله ونصــره وتأييده للعبد القائم بهما ٠

رابعا: الحث على التقوى والاحسان •

خامسا: لطف الله بخلقه حيث دلهم على ما هو سببلعيته الخاصية ؛

الآية الرابعة : « الصبر » : حبس النفس عسلى ما تكره تقربا إلى الله تعالى : وهو ثلاثة أقسام : صبر على طاعة الله ، وصبر على أقدار الله المؤلمة ، ففي هسنده الآية :

أولا ثر إثبات المعية الخاصة ٠

ثانيا: الحث على الصبر •

ثالثا: إثبات الألوهية •

رابعاً : أن الصبر سبب لحفظ الله ونصره ، وتأييده لملُهُ صبر ، وُوُثِقُ بالله وتوكُلُ عليه ·

رر خامسا : لطف الله بخلقه حيث دلهم على ما هــو سبب رلعيتِه الخاصة .

الآية الخامسة: « الفئة » : الجماعة « باذن الله » أي بقضائه وقدره وارادته ومشيئته و وفي هده الآية :

أولا : المعمة الخاصب

ثانيا: الحث على الصبر المؤدي إلى التوكل والثقة باللب عند الشدائد ومدلهمات الحوادث والرجوع اليه اذا فسدح الخطب ، وعظم الأمر ، فهو القـــادر على النصر والتأييد لمن أخلص لـــه

ثالثا: إثبات قضاء الله وقدره وارادته ٠

رابعا: أن النصر من عند الله لا عن كثرة عدد ولا عدد وإنما تلك أسباب

خامسا: أن الصبر من أعظم الأسباب في تحصيل المقصود سادسا : إثبات الألوهية •

سابعا: وثبات قدرة الله •

ثامنا: لطف الله بخلقه •

س ٢٦٤ ــ ما الذي تَعْرِفُهُ مِن الفُروق بِينُ المِعْيَةِ العُسَامَةِ والخاصــة ؟

ج ــ العامة : رمن مقتضاهــا :

أولا: العلم والاحاطة والاطلاع على جميع الخلق · ثانيا : المعية العامة رمن الصفات الذاتية ، وأماً الخاصــة فَمِنَّ الصَّفَاتِ الفعلية •

ثالثًا: العامة تكون في سياق تخويف ومحاسبة على الأعمال وحث علم المراقبة •

رابعا: الخاصة من مقتضاها الحفظ والعناية والنصيرة والتوفيق والتسديد، والحماية من المالك، واللطف بأنبيائه ورسله وأوليانه 🖟

لله واوليانه . خامسا : الخاصة مُرتبة على الاتصاف بالأوصاف الجميلة والأخلاق العميدة • س ٢٦٥ ـ اذكر ما تستعضره من الأحاديث الدالة على المعية والقرب؟

ج \_ قوله صلى الله عليه وسلم « أَفْضُلُ الايمانِ أَنْ تَعْلَمُ اللهُ مَعْكُ أَيْنُمَا كُنْتُ ، وقوله : « إذا قامُ أَحُدُكُمُ إلى الصلاة فلا يُبْصُقْ قِبَلَ وَجْهِهِ فإنِ اللهُ قِبَلَ وَجُهِهِ ، ولا عن يمينه ولكن فلا يُبْصُقْ قِبَلَ وَجْهِهِ ، ولا عن يمينه ولكن

ىن يُسْنَارِهِ أَوْ تَكْتُبُ قَدْمِهِ » •

وقوله: «اللهم رُبُ السموات السبع، ورُبُ العكر شهر وقوله: «اللهم رُبُ السبع، ورُبُ العكر شهر العظيم، رُبُنا ورُبُ كُل شيء فالق الحبّ والنّوي مُنزّل التّوْرُاة والانجيل والقُرآن، أعُودُ بكُ مِن شكر كُل دابة أنت الحبّ فليش مناصيتها، أنت الأول فليس قبلك شيء وأنت الآخر فليش بناصية الأربي من الفقر » الفيل دُون لك شيء من الفقر » وقوله: للآرف أصّ السلام وقوله: للآرف أصّ المناس المناس وقوله: للآرف أصّ المناس النوكر : «أيها الناس أربعوا على أنفسكم فانكم لا تُدْعُون أصم بالدكر : «أيها الناس تدعون أصم ولا غائباً ، إن النبي تدعونه أقراب إلى أحدوكم من عنق راجلته » ولا غائباً ، إن النبي تدعونه أقراب إلى أحدوكم من عنق راجلته » والمناس المناس عنق راجلته » والمناس المناس عنق راجلته »

س ٢٦٦ ـ بين ما تعرفه عن معنى قوله صلى اللــه عليه وسلم «أفضل الايمان أن تعلم أن الله معك أينما كنت » وبين ما يؤخذ من الأحكام ؟

ج \_ في هذا الحديث يبين لنا صلى الله عليه وسلم فضل الايمان وأنه يتفاضل ، وأن بعض خصاله أفضل من بعض ، ويحثنا على استحضار قرب الله واطلاعه ومعيته سبحانه وتعالى ، وفي الحديث :

أولا: دليل على المعية العامة وهي معية العلم والاطلاع والاحاطة

ثانيا: أن الايمان يتفاضل

ثالثا: فضل عمل القلب •

رابعاً : أن أعمال القلوب داخلة في مسمى الإيمان •

خامسا : أن بعض حصال الايمان أفضل من بعض سادسا: الرد على من زعم أن الايمان لا يزيد ولا ينقص .

سابعا: أن الاحسان أكمل مراتب الدين ، وهو أن تعبد

الله كأنك تراه •

ثامنًا : الحث على ما يوجب خشية الله وتعظيمه واخلاص العبادة له سبحانه وبذل الجهدفي تحسينها واتمامها فيجمع بين الايمان بعلو الله واستحضار قربه .

تاسعاً : حرصه صلى الله عليه وسلم على أمته وارشادهم الى ما ينفعهم

س ـ كيف تجمع بين علو اللهعلى خلقه ومعيته وقر بهمنهم؟ ج ـ أنه عال بذاته معهم بعلمه واحاطته واطلاعه ٠

س ٢٦٧ - بين ما تعرفه عن معنى قوله صلى الليسه عليه وسلم « إذا قَامَ أَحَدُكُمُ إِلَى الصلاةِ فلا يَبْضُقْ قِبُلُ وُجْهِهِ ، فإِنَّ اللهُ قَبْلُ وَجْهِهِ ، ولا عَن يَمِيْنِهِ، ولكنْ عن يسُارِهُ أوْ تَخْتَ قَدَمِهِ» واذكر ما فيه مِن أحكام ؟

ج ـ في هذا الحديث يحث صلى الله عليه وسلم على لزوم الأدب مع الله خصوصا إذا دخل الانسان في الصلاة التي هي أعظم صلة ومناجاة بين العبد وربه ، فيخصع ويخشع ويعلم أنه واقف بين يدي اللــه فيقلل من الحركات ولا يسيء الأدب معه بالبصق أمامه أو عن يمينه ، ولكن عن يساره أو تحت قدمه • ففي هذا الحديث:

أولاً : الحت على استحضار قرب الله ومعيته ٠

ثانيا: دليل على قرب الله من المصلي

ثالثا: فيه دليل على القيام في الصلاة •

رابعا : فيه دليل على جواز العمل اليسير في الصلاة ، وأنه لا يبطلها ، وأن البصاق يجوز والانسان يصلى ·

فَامساً: استحبابُ ازالة ما يستقدر ومّا يتنزه عنه في المسحد .

سادسا: النهي عن البصاق قبل وجهه ، وعن يمينه تشر مفالها .

سابعاً: جواز البصاق تعت قدمه أو عن يساره ، والمراد إذا كان خارجا عن المسجد لأن يُلوِّكُ المسيح كالمُكليب إذا برق بب

ثامنا: لزوم الأدب مع الله خصوصًا في حال العبادة ٠

تاسعا: اثبات الألوهية ٠

عاشرا: اثبات الحفظة •

الحادي عشر : دليل على علو الله على خلقه ٠

الثاني عشر : رأفته صلى الله عليه وسلم وحرصه عـــــلى ما ينفع الأمة ·

س ۲٦٨ ـ ما الذي تفهمه من معنى حديث « اللهم رُبُّ السمواتِ السبعِ ٠٠ » المتقدم قريبا ؟

ج ـ اشتمل هذا الحديث الجليل على التعليم الكامل لكيفية الثناء على الله عز وجل قبل سؤاله والاستعادة به إذ هو صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث يثنى على الله عز وجل بربوبيته التى عند كل شيء ٠

تم یعوذ ویعتصم به من شر نفسه ومن شر کل دابة هو آخد بناصبتها .

ثم يتوسل إليه بأسمائه أن يقضى عنه دينه ويغنيه من لفقر ٠

س ٢٦٩ ـ ما الذي يؤخذ من هذا العديث؟

ج \_ فيــه :

۱ ــ اثبات ربوبیته تعــــالی ۰ ۲ ــ اثبات مـــلکه تعالی

٣ \_ الرد على القدرية الذين يزعمون إن العبد يخلق فعـــل نفسه ، فإن ربو بيته العامة تشمل أفعال خلقه •

٤ ــ اثبات أسماء الله (الأول) والآخر والظاهر والباطن الخ
 و تقدم الكلام عليها موضعا جواب سؤال ١٢٨٠
 أد الله المدارات ا

٧ \_ تقديم الثناء على الله ٠

٨ ـ فيه دليل على عظمة العرش
 ٩ ـ أن العرش معلوق للـ ٠

١٠ ـ فيه دليل على عظمة الله ٠

١١ \_ اثبات قدرة الله ٠

۱۲ ــ اثبات علو الله على خلقه •
 ۱۳ ــ أن هذه الكتب منزلة من عند الله •

١٤ ــ الرد على من قال إنها مخلوقة ٠

١٥ \_ الالتجاء والاعتصام بالله .

١٦ \_ إثبات صفة الخلق للسه

١٧ \_ إثبات أولية الله سبحانه وسبقه لكل شيء ٠ ١٨ \_ إثبات دوامه و بقهائه ٠

۱۹ \_ إُنبات قربه ودنوه .

۲۰ \_ إُثبات احاطته

٢١ ــ أن نواصي الدواب بيد الله آخذ بها
 ٢٢ ــ عظم شأن الدين والفقر

٢٣ \_ أن الله هو الذي تطلب منه الأشياء .

٢٤ ـ أن النفس لها شر ولهذا أمر أن يستعيد من شرها •

٢٥ ــ أن من أطاع نفسه أوقعته في المعصية •

٢٦ \_ أن الدواب فيها شر فلذا أمر أن يستعيذ من شرها .

٢٧ ــ أن الله آخذ بنواصي الدواب •

٢٨ ــ إنفراد الله بعلم المغيبات والأسرار •

٢٩ \_ طلب الغنى من أللـــه ٠

٣٠ ــ أن الذي يقدر على قضاء الدين هو الله جل وعلا ٠

٣١ ـ سيعة فضل الله وكرمه وجـــوده والعث على التأدب في

٣٢ \_ بيان عدد السموات وأنها سبع ٠

٣٣ ـ الربوبية الخاصـة وهي من الصفات الفعلية ٣٤ ـ منع الوسائط الشركية بين العباد وبين اللـــه

٣٥ \_ اثبآت الأفعال الاختيارية لله ٠

٣٦ ــ اثبات رحمة الله ورأفته بخلقه حيث بعث إليهم الرسل يدلونهم على ما فيه صلاحهم في أمر الدين والدنيا

٣٧ ــ أن العرش أعظم وأكبر من السموات •

٣٨ ــ أن النبي صلى اللـــه عليه وسلم أعرف الخلق بربـــه وأحبهم لممه

٣٩ \_ الحث على المراقبة ٠

٤٠ في الحديث ما يدعو إلى محبة الرب جلا وعلا وتعظيمه
 واستحقار الأعمال أمام جوده وكرمه وفضله المدرار

س ۲۷۰ ـ ما الذي تعرفه عن معنى قوله صلى الله عليه وَسَلِم ﴿ أَيُّهَا النَّاسُ إِرَّ بُعُوًّا عَلَى أَنْفُسِكُمْ فَإِنْكُمْ لِا تُدْعَوْنَ أَصَمُّ ولا غَائِماً إِنَّ الَّذِي تَدْعُونُهُ أَقْرَبُ إِلَى أَحَدِكُمْ مِنْ عُنُقِ رَاحِلَتِهِ» واذْكُر ما يَؤْخُذُ مَنَ الحديث من احكام ؟

ج – (أربعـــوا على أنفسكم) أي ارفقـــوا بأنفسكم ، واخفضوا أصواتكم ، فأن رفع الصوت أنما يفعله الأنسان لبعد من يخاطبه ليسمعه وأنتم تدعون الله تعالى ، وليس هو بأصم ولا غائباً بل سميع قريب ، وهو معكم بالعلم والاحاطة والاطلاع · ففي الحديث :

١ \_ الندب إلى خفض الصوت بالذكر إذا لم تدع الحاجــة الى رفعه ٠

٢ ــ الحكمة في ذلك أنه إذا خفضه كان قــــد أبلغ في التوقير
 والتعظيم كما جاءت به أحاديث •

٣ ـ دليل على قرب اللـــه ٠

٤ \_ اثبات صفة السمع •

ه \_ اثبات صفة البصر .

٦ ـ اثبات قرب الله مِمَّنُ يتقرب منه بالدعاء، وقربه سبحانه وتعالى نوعان : قُرْبُ إحاطة وعلم واطلاع، وقرب منعابده وكاعيم بالإثابة والإجابة ، قال أبن القيم ـ رحمه الله :

وهُو القُرِيْبُ وقُو بُهُ المُخْتُصُ بِاللَّهُ لا اعِي وَعَهُ البِّهِ عَلَى الإِيْمُ الْ وهُو المُجَيْبُ يَقُولُ مُنْ يَدْعُو أُجِبُ هُ أَنَا المُجِيْبُ لِللَّا مَن نَادَانِ وهو المُجِيْبُ لِدعْ وَ المُضْطِرِ إِذْ

يَوْ الْمُسْتَمِرُ وَلَّ يُدْعُسُوْهُ في سِـــرِ وفي إعــــالأنِ

س ٢٧١ ــ هل في لغة الغرب ما يوجب أنَّ « مَـعُ » تُفيدُ اختلاطا أو امتزاجاً أو مجاورةً؟

ج \_ لغــة العرب لا توجب أن « مـع » تفيد اختلاطا أو امتزاجا أو مجاورة قال شيخ الاسلام : ليس معنى قوله تعالى « وهو معكم » أنه مختلط بالخلق فإن هذا لا توجبه اللغة، وهو خلاف ما أجمع عليه السلف مِن الأمة وخلاف ما فطر الله عليه

الخلق ، بل القمر آية من آيات الله من أصغر مخلوقاته وهو موضوع في السماء وهو مع المسافر وفوق المسافر أينما كان.

وهو سبحانه فوق العرش رقيب على خلقه مهيمن عليهم مطلع اليهم إلى غير ذلك من معاني ربوبيته وكل هذا الكلام الذي ذكره الله أنه فوق العرش وأنه معنا حق على حقيقته لا يحتاج إلى تحريف ، قال ابن القيم ـ رحمه الله :

وكذاك قال الترمدذي بجامع

ألك فوق العرش لكن عِلْمُ العِلْمِ والإيمُانِ العِلْمِ والإيمُانِ اللهِ فوق العرش لكن عِلْمُ أَنَّمَ اللهِ عَلْمُ أَنَّ اللهِ المُنافِق مَعْ خَلْقِهِ مِ تَفْسِيرٌ ذِي إِيمُانِ

ولكن يصان عن الظنون الكاذبة مثل أن يَظن أن ظاهــر قوله : « في السماء » أن السماء تقله أو تظله ·

وهذا باطل باجماع أهل العلم والايمان ، فإن الله قسد وسع كرسيه السموات والارض، وهو الذي يمسك السموات والارض أن تقع على الارض إلا بإذنه ، ومن آياته أن تقوم السماء والارض بأمره ، أه

فيجب على المسلم قبول هذه النصوص المتقدمة، وتنزيهها عن الدلالة على تشبيه أو أن يفهم منها مالا يليق به ·

س ٢٧٢ ـ ما الكلام الذي قاله ابن القيم حُوَّلُ هـذا المبعثِ الذي يتعلق بِد « مُعُ » ؟

ج \_ قال رحمه الله : ليس ظاهر اللفظ ولا حقيقت أنه مختلط بالمخلوقات ممتزج بها ، ولا تدل لفظة « مع » على هذا بوجه من الوجــوه فضــلاً عن أن يكون هو حقيقــة اللفظ وموضوعه ، فان « مع » في كلامهم للصحبة اللائقة .

وهي تختلف باختلاف متعلقاً تها ومصحوبها ، فكونُ نَفْسِ الانسانِ مُعُهُ لُوْنَ وكونُ عِلْمِهِ وقُدْرُ تِهِ وقُوْتِهِ مُعُهُ لُوْنَ ، وكون زوجته معه لون ، وكون أميره ورئيسه معه لون ، وكون ماله معه لون .

فالمعية ثابتة في هذا كله مع تنوعها واختلافها · فيصبح أن يقال : زوجته معه وبينهما شقه بعيدة ، وكذا يقال : فلان معه دار كذا وضيعة كذا ·

فتأمل نصوص المعية كقوله تعالى « محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار » « واركعهوا مع الراكعين » « وكونوا « لن تخرجوا معي أبدا » « ينادونهم ألم نكن معكم » « وكونوا مع الصادقين » « وما آمن معه إلا قليل » •

« فأنجيناه والذين آمنوا معه » « فلما جاوزه هو والذين آمنوا معه » « فلما جاوزه هو والذين آمنوا معه » « ونطمع أن يدخلنا ربنا مع القوم الصالحين » •

وأضعاف ذلك على يقتضى موضع واحد منها مخالطة ما في الدوات التصاقا وامتزاجا ، فكيف تكون حقيقة المعية في حق الرب تعالى عن ذلك ، حتى يدعى أنها مجاز لا حقيقة ؟ فليس في ذلك ما يدل على أن ذاته تعالى فيهم ، ولا ملاصقة لهم ولا مخالطة ولا مجاورة بوجه من الوجوه ،

وغاية ما تدل عليه « مُعُ » المصاحبة والموافقة والمقارنة في أمر من الأمور وذلك اقتران في كل مقام بحسبه ، يلزمه لوازم بحسب متعلقه ، فاذا قيل لله بطريق العموم كان من لسوازم ذلك علمه بهم وتدبيره لهم وقدرته عليهم .

واذا كان ذلك خاصا كقوله: « إن الله مع الذين اتقسوا والذين هم محسنون » كان من لوازم ذلك معيته لهم بالنصرة والتأييد والمعونة ، فعلوه سبحانه لا يناقض معيته ، ومعيته لا تبطل علوه بل كلاهما حق ، انتهى .

س ٢٧٣ ـ ما هُوُ الايمانُ بصِفَةِ الكلامِ لِلهِ عَزَّ وَجُلُّ ؟

ج \_ هو الاعتقاد الجازم بأن الله مُتكلّم : بكلام قبديه النوع ، حادث الآخاد ، وأنه لم يزل يتكلّم ، ولا يزال يتكلّم إذا شاء كيف شاء ، وأنه يتكلّم بحرف وصوت بكلام يشمعه من هذا من خلقه ، سمعه مؤسى عليه السلام من الله من غير واسطة ، ومن أذن له من مكلا تكتم ورسسله ، ومن أذن له من مكلا تكتم ورسسله ، ومن أذن له من مكلا تكتم ورسسله ويكلم المؤمنين ويكلمونه في الآخرة ،

س ٢٧٤ \_ ما هي الأدلة السدالة على أن الله متكلم من الكتاب والسنة ؟

ج ـ قوله تعالى: «ومن أصدق من الله حديث » «ومن أصدق من الله تيلا » «واذ قال الله يا عيسى ابن مريم» «وتمت كلمت ربك صدقا وعدلا » «وكلم الله موسى تكليما » تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض «منهم من كلم الله » •

« ولما جاء موسى لميقاتنا وكلمه ربه » « وناديناه من جانب الطور الأيمن وقربناه نجيا » « وإذ نادى ربك موسى أن انت القوم الظالمين » « وناداهما ربهما ألم أنهكما » « ويوم يناديهم فيقول ماذا أجبتم المرسلين » إلى غير ذلك مِن الأدلة •

وأما من السنة فقوله صلى الله عليه وسلم: «يقول الله: يا آدم ، فيقول: لبيك وسعديك ، فينادى بصوت إن الله يأمرك أن تخرج من ذريتك بعثا إلى النار » وقوله: «ما منكم من أحد إلا سيكلمه ربه ليس بينه وبينه ترجمان » وفي الصحيح عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا قضى الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعانا لقوله كأنه سلسلة على صفوان ينفذهم ذلك » •

### س ٢٧٥ ـ ماالذي تعرفه مما تضمنته الآياتوالأحاديث؟

ج ــ فيها ولا : اثبات صفة الكلام .

ثانیا: أنها صفة له قائمة بذاته ینکلم بها بمشیئته وقهدرته و

ثالثا: الرد على من زعم أن كلام الله هـو المعنى النفسي لأن الكلام النفسي لا يسمع ·

رابعا: فيها أثبات القول .

خامسا: بإثبات النداء ٠

سادسا: إثبات المناجاة ٠

سابعا: إثبات الألوهية .

ثامنا : إثبات الربوبية للخاصظ

تاسعا: إثبات قرب موسى عند مناجاة الله ٠

عاشرا: أنه لا أحد أصدق من الله قولا ولا خبرا .

الحادي عشر: تخصيص موسى بهذه الصفة تشريفا له الثاني عشر: أنه ليس لكلمات الله مبدل فلا معقب لحكمه

لا في الدنيا ، ولا في الآخرة ٠

الثالث عشر : أنه سبحانه تكلم حقيقة لأنه أكدم بالمصدر

الرابع عشر : فضيلة آدم وحواء

الخامس عشر: إثبات الرسالة ٠

السادس عشر : أن الله يتكلم بحرف وصوت .

السابع عشر: أن النداء والقول يكون يوم القيامة ، وهو دليل على ثبوت الأفعال الاختيارية ·

الثامن عشر : تخصيص آدم بذلك لكونه والد الجميع ، ولكونه كان قد عُرُّفُهُ اللهُ أهلُ السعادة مِن أهل الشقاوة فقد رآه النبي صلى الله عليه وسلم ليُلُهُ الإشراء وعن يمينه أسوكة وعن يساره أسودة من الحديث أقال أبن القيم :

والله ربي لم يزل متكلّمك والله ربي لم يزل متكلّمك والله وكلامك المستمدوع بالآذان ومدقًا وعَدَّلًا أَخْكُمُتْ كُلِمَاتُهُ وَمُدَّلًا أَخْكُمُتْ كُلِمَاتُهُ وَمُدَّلًا الله القصال واخْبَاراً بلا نقصك إن

س ٢٧٦ ـ وضح نوعي كلام الله: الذي بواسطة، والذي بغير واسطة، والكورني القدري ، والدّيني الشّرعي ، مع ذكر الآيات الدالة عليه ٠

ج ــ النوع الأول: ما كان بلا واسطة ، فككلامــه لموسى. ولآدم وحواء وجبريل ·

والنوع الثاني: ما كان بواسطة إما بالسوحي للأنبياء، وأما بارساله إليهم رسولا يكلمهم من أمره بما شاء ·

قَال تعالى : « وَمَا كَانَ لَبَشِر أَنَ يَكُلَمُهُ اللَّهُ إِلَّا وَحَيًّا أُو مِنَ وَرَاءِ حِجَابِ ، أَو يُرسلُ رَسُولًا فَيُوحِي بَاذِلُهُ مَا يَشَاءَ إِنَّهُ عَلَى حَكِيمٍ » •

وأما الكوني القدري فهو الذي توجد به الأشياء فكقوله تعالى : « إنما أمره إذا أراد شيئا أن يقسول له كن فيكون » وكقوله تعالى : « إنما أمرنا لشيء إذا أردناه أن نقول له كن فيكون » •

وأما الديني الشرعي فكقوله تعالى: «إن الله يأمر بالعدل والاحسان وإيتاء ذى القربى » وكقوله: «وأقيموا الصلة وآتوا الزكاة » والشرعي هو الذي منه الكتب المنزلة على رسل الله عليهم الصلاة والسلام •

## ٢٩ \_ الايمانُ بالقُرآن

س ٧٧٧ ـ ما هو الايمان بالقرآن الكريم ؟

ج \_ هو الاعتقادُ الجازمُ بأنَّ مِن كَلاَمِ اللهِ سبحانَهُ وتعالى القرآنُ العظيمُ ، وهو كتابُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

المستقيم وهو سُورٌ مَعكماتُ وآياتُ بيناتُ معكماتُ وحُرُوفُ وكُلماتُ مُعكماتُ وحُرُوفُ وكُلماتُ مُنزُلُ غيرُ مُخلُوق ، منه بَدُا وإليه يَعُود ، وأن الله سبحانه وتعالى تُكلم به محقيقة ولا يَحُوزُ اطلاق القول بأنه عِبَارَة عن كلام الله كما هُو قولُ الأشاعِرَة .

ولا يجوز اطلاق القول بأنه حكاية كما هو قول الكلابية بِلْ إِذَا قرأه الناس أو كتبوه في المصاحف لم يخرج بذلك عن أنْ يكون كلام الله تعالى حقيقة ، فإن الكلام إنما يضاف إلى من قاله مُبلّغاً مُؤدّياً ، وهو كلام الله ، حروف ومعانيه .

#### وسائي س ٢٧٨ ـ ما هو الدليل على أنَّ مِن كلام الله تعالى القرآن العظيم ؟

ج - قوله تعالى: «وإن أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله »، «وقد كان فريق منهم يسمعون كلام الله ثم يحرفونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون »، «يريدون أن يبدلوا كلام الله قل لن تتبعونا كذلكم قال الله من قبل »، «واتل ما أوحى إليك من كتاب ربك لا مبدل لكلماته »، «واتل ما أوحى إليك من كتاب ربك لا مبدل لكلماته »، «لن هذا القرآن يقص على بنى اسرائيل أكثر الذي هم فيه يختلفون »، «وهذا كتاب أنزلناه مبارك »، «لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعا متصدعا من خشية الله » • «وإذا بدلنا آية مكان آية والله أعلم بما بندا، قاله النما «وإذا بدلنا آية مكان آية والله أعلم بما بندا، قاله النما

« وإذا بدلنا آية مكان آية والله أعلم بما يتزل قالوا إنما أنت مفتر بل أكثرهم لا يعلمون » ، « قل نزله روح القدس من ربك بالحق ليثبت الذين آمنوا وهدى و بشرى للمسلمين » ، « ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلمه بشر، لسان الذي يلحدون إليه أعجمى ، وهذا لسان عربى مبين » .

س ٢٧٩ ـ ما الذي تفهمه من قوله تعالى: « وإن احـــد من الشركين استعارك فأجره حتى يسمع كلام الله ثم أبلغـه مأمنه ذلك بأنهم قوم لا يعلمون » وما الذي يؤخــذ منها من الاحكام ؟

ج \_ استجارك : أي طلب جوارك أي حمايتك له وأمانه · فأجره أي أمنه · مأمنه : أي مسكنه الذي يأمن فيه وهو دار قومه · المعنى : وإن استجارك أحد من المشركين ، فأجره أي كن جارا له مؤمِناً مُحَامِيًا ، حتى يسمع كلام الله ويتدبره حق تدبره ويقف على حقيقة ما تدعو إليه · ففي هذه الآية :

أولا: دليل على أنه إذا استأمن مشرك ليسمع القسرآن وجب تأمينه ليعلم دين الله وتنتشر الدعوة •

ثانيا: إثبات الألوهية .

ثالثاً : أَنَّ الكلام إِنَما ينسب إلى مَن قاله مبتدئا لا مَن قاله

رابعاً: أن في الآية حجة صريحة لمذهب أهل السنة والجماعة القائلين بأن القرآن كلام الله منزل غير مخلوق لأنه تعالى هسو المتكلم به وإنما أضافه إلى نفسه إضافة الصفة إلى موصوفها المتكلم به وإنما أضافه إلى نفسه إضافة الصفة إلى موصوفها المتكلم به وإنما أضافه إلى نفسه إضافة المتكلم المتعلم المت

خامساً : فيها دليلُ على نطلانَ مذهب المعتزَّلة ومن أخــذ بقولهم إن القرآن مخلوق ·

سادسا: فيها رد على من قال ان القرآن كلام بشر أو ملك أو غير ذلك من الأقوال الباطلة ·

### س 700 ــ ما الذي تفهمه من الآية الثانية الدالة عـــلى صفة الكلام وما الذي يؤخذ منها ؟

ج ــ «الفريق»: الجماعة ولا واحد له من لفظه «يحرفونه» يغيرونه من بعد ما عقلوه أي عُرُفُوهُ وفُهِمُوهُ وضُبُطُوه أعني كلامُ الله التوراة • م

المعنى : أنسيتُم أفعالهُم وأعمالُهم فتطعمون أن يؤمن لكم هؤلاً اليهود ! وقد كان جماعة منهم يسمعون كلام الله ثم يحرفونه أي يتأولونه على غير تأويله من بعد ما عقلوه أي فهموه على الجلية ، ومع هذا فهم يخالفونه على بصيرة ، وهم يعلمون أنهم مخطئون فيما ذهبوا إليه من تحريفه • ففي هذه الآنة :

أولا: إثبات صفة الكلام لله ٠

ثانيا: أثبات الألوهية .

ثالثًا: الذم لن يحرف كلام الله ،

رابعا: التحريف من صفات اليهود ٠

خامسا : قطع لأطماع المؤمنين من إيمان هؤلاء ٠

سادساً : فيه دليل على تعمدهم وسُوء قصدهم .

سابعا: إبطال لما عساه أن يعتذر لهم به من سوء الفهم ، ثامنا: في الآية دليل على تعمق الفسق والعصيان في اليهود

تاسعا: الرد على من زعم أن الله لا يتكلم · عاشرا: الرد على من قال إن القرآن مخلوق ·

الحادي عشر: أن الكلام أنما ينسب إلى من قاله مبتدئا.

س ٢٨٦ ـ ما الذي تعرفه عن معنى الآية الثالثة الدالة على أن الله تعالى ، وأن القرآن من كلامه تعالى ، وأذكر ما فيها من أحكام ؟

ج - المعنى: يريدون أن يبدلوا وعد الله لأهل الحديبية، وذلك أن الله وعدهم أن يعوضهم من غنيمة مكة غنيمة خيبر وفتحها وأن يكون ذلك مختصا بهم دون غيرهم، وأراد المخلفون أن يشاركوهم في ذلك، ثم قال: قل يا محمد لهم: لن تتبعونا أي في خيبر، وهذا خبر بمعنى النهي، وقوله تعالى: «كذالكم أي في خيبر، وهذا خبر بمعنى النهي، وقوله تعالى: «كذالكم قال الله من قبل»، أي من قبل عودنا اليكم أن غنيمة خيبر لن شهد الحديبية ليس لغيرهم فيها نصيب، في هذه الآية:

أولا: اثبات صفة الكلام لله ٠

ثانيا: أثبات القول لله سبحانه ٠ / ٧

ثالثًا: اثبات الألوهية لله سبحانه وحده .

رابعا: أن الكلام انما ينسب إلى من قاله مبتدئا خامسا: الرد على من قال إن الله لا يتكلم •

سادسا : الرد على من قال إن القرآن كلام محمد صلى الله عليه وسلم أو كلام ملك ، أو بشر ·

سابعاً: فيها دليل على بطلان قول المعتزلة ومن أخذ بقولهم إن القرآن مخلوق أو أنه عبادة عن كلام الله كما هو قـــول الأشاعرة أو حكاية كقول الكلابية •

س ٢٨٢ ـ بين ما تفهمه من معنى قوله تعسالى في الآية الرابعة « واتل ما أوحى اليك من كتاب ربك لا مبدل لكلماته ولن تجد من دونه ملتحدا » واذكر ما فيها من الأحكام ؟

ج \_ « أَثْلُ » : اتَّبَعُ « ما أوحى إليك » الوحى : لغة الاعلام في خُفَاءِ ، وفي الأصطلاح اعلام الله أنبياء في بالشيء إما بكتاب أو رسالة ملك أو منام والهام « من كتاب ربك » أي القرآن « لا مبدل لكلماته » أي لا مغير ولا محرف ولا مزيل لها « ملتحدا » : ملتجأ تلجأ إليه •

المعنى يقول تعالى لرسوله صلى الله عليه وسلم: واتل الكتاب الذي أوحى اليك والزم العمل به، واتبع ما فيه من أمر ونهي فانه الكتاب الجليل المخصوص بمزية الحفظ من التغيير والتبديل فان أنت لم تتبع القرآن وتتله وتعمل بأحكامه لن تجد معدلا تعدل إليه ومكانا تميل إليه و ففي هذه الآية:

أولا: تعظيم القرآن و توقيره وإجلاله و تقديره والدعوة إليه ثانيا: الحث على الاقبال على القرآن و تدبره والعمل به ف ثالثا: إثبات الربوبية لله، و تقدم أنها تنقسم إلى قسمين: عامة وخاصة كالرحمة والعبودية والمعية ف

رابعا أن القرآن لا يستطيع أحد أن يغير ما فيه · خامسا : أن الكتاب هو القرآن خــلافا للكلابية فــانه سبحانه سمى نفس مجموع اللفظ والمعنى قرآنا وكتاباوكلاما سادسا : الرد على من قال إن القرآن كلام محمد أو ملك أو بشر أو غير ذلك ·

ثامنا : إثبات قدرة الله وأنها محيطة بجميع خلقه فــــلا يقدر أحد على الهرب من أمر أراده به ·

س ٢٨٣ ـ ما الذي تفهمه عن معنى قوله تعالى في الآية الخامسة : « إن هذا القرآن يقص على بني اسرائيل أكثر الذي هم فيه يختلفون » واذكر ما فيها مِن أحكام ؟

ج \_ يقول تعالى مخبرا عن كتابه العزيز وما اشتمل عليه رمن الهدى والبيان والفرقان أنه يقص على بني اسرائيل وهم حملة التوراة والانجيل أكثر الذي هم فيه يختلفون، كاختلافهم في عيسى وتباينهم فيه ، فاليهود افتروا ، والنصارى غلوا ، فجاء القرآن بالقول الوسط الحق العدل ، أنه عبد من عباد الله ، ونبي من أنبيائه ورسله الكرام عليه السلام .

أولا: دليل على عظمة هذا الكتاب وهيمنته عملي الكتب السابقة و توضيحه لما وقع فيها من اشتباء واختلاف ·

ثانيا : أنه جاء حكما على بني اسرائيل فيما اختلفوا فيه فأبان لهم الحق .

ثالثا: الرد على من قال ان كلام الله هو المعنى النفسي . رابعا: وجوب الرجوع الى القرآن واتباعه .

س ٢٨٤ ـ ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى « وهـذا كتاب أنزلناه مبارك فاتبعوه واتقو لعلكم ترحمون » وقوله « لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعا متصدعا من خشية الله وتلك لأامثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون » •

ج \_ يقول تعالى : « وهذا كتاب » أي القرآن « أنزلناه » يعني على محمد صلى الله عليه وسلم « مبارك » أي كثير الخير

والمنافع دائم البركة يبشر بالثواب والمغفـــرة ، ويزجر عن القبيح والمعصية . وفي هذا دليل :

أولا : على أن القرآن منزل غير مخلوق •

ثانيا: فيه دليل على علو الله ٠

ثالثاً : فيه رد على من قال : ان القرآن كلام محمد صلى الله عليه وسلم أو جبريل عليه السلام أو بشر أو غير ذلك · رابعا : رد على من قال : إن القرآن مخلوق كالمعتزلة ومن

أخذ بقولهم

خامسا: أن القرآن كثير الخير دائم المنععة والبركة · سادسا: فيه رد على من قال: إن كلام الله المعنى النفسي وأما الآية الثانية: فيقول تعالى مُعُظِّماً لآمر القرآن ومبينا علو قدره، وأنه حقيق بأن تخسع له القلوب وتنصدع عند سماعه لما فيه من الوعد والوعيد الأكيد « لو أنزلنا هـنا القرآن على جبل لرأيته خاشعا متصدعا من خشية الله » •

أي من شأنه وعظمته وجودة ألفاظه وقوة مبانيه وبلاغته واشتماله على المواعظ التي تلين لها القلوب ، أنه لو أنزل على جبل من الجبال لرأيته مع كونه في غاية الصلابة وضخامسة الجرم وشدة القسوة خاشعا متصدعا ، أي منقسادا متذللا متشققا من خوف الله ٠

وفي هذه الأية:

أولًا : علو شأن القرآن وقوة تأثير ما فيه من المسواعظ. الزواحر ·

ثانياً: توبيخ الانسان على قسوة قلبه وقلة تخشعه حين قراءة القرآن وتدبر ما فيه من القوارع التي تذل لها الجبال الراسيات .

ثالثا: فيه دليل لمدهب السلف من أن القرآن منزل غير مخلوق خلافا للجهمية والمعتزلة ومن تبعهم من الأساعرة وغيرهم •

رابعا: فيه دليل على علو الله على خلقه واثبات جهة العلو · خامسا: الرد على من قال: إن القرآن مخلوق كالمعتزلة و نحوهم ·

سادسا: أنه سبحانه خلق في الجمادات ادراكا بحيث تخشع ، وهذا حقيقة كما دلت على ذلك الأدلة ولا يعلم كيفية ذلك إلا الله ٠

سابعا: الحث على الخوف من الله والخشوع عند سماع كلامه .

ثامنا : في الآية رد على من قال : إن كلام الله هو المعنى النفسى .

تاسيعا: الردعلى من قال إنه كلام جبريل أو بشر أو غيرذلك عاشرا: إنبات الألوهية لله ٠

س ٢٨٥ ـ ما الذي تعرفه عن مُعْنَى الآيات الأخرات الدالة على أن القرآن من كلام الله وهي قوله تعالى « وإذا بَدُلْنَا آية مكان آية والله أعلم بما يُنزَلُ ، قالوا إنمَّكا أنتُ مُفْتَر ، بَلْ أكثرُهُم لا يَعْلَمون \* قل نزلُهُ رُوْحُ القَّدُدُس مِن رُبُكُ بالحق ليثبت الذين آمنوا وهدى و بُشرى للمسلمين \* ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلمه بشر ، لسان الذي يلحدون إليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين » ؟

ج - « التبديل » رفع شيء ووضع غيره مكانه ، وتبديل الآية : نسخها بأخرى « روح القدس » جبريل عليه السلام سمى بذلك لأنه ينزل بالقدس أي بما يطهر القلوب «بالحق» بالصدق والعدل •

بالسدى والعدل . رر «ليثبت» ليزيدهم يقينا وإيمانا • البُشْرَى والبُشارة هو أول خَبَرُ سَار « بَشَر » إنسان شُمِي بذلك لِبُدُو بَشُرَّتِه، والمرادُ ( جُبُرُ الرُّوْمِي عَلَى لامُ أَبَنِ الحَضَّرُمِي كَانَ قَــد قرأ التوراة والانجيل · وكان النبي صلى الله عليه وسلم يجلس إليه اذا آذاه أهل مكة ·

و « الالحاد » الميل يميلون ويشيرون « لسان » أي لغته وكلامه « أعجمي » العجمة في لسان العرب الاخفاء، وضدالبيان فالأعجمي المراد به الذي لا يفصح وإن كان ينزل بالبادية ·

المعنى : هذا شروع منه سبحانه في حكاية شبه كفرية ودفعها ، أي واذا نسخنا حكم آية فأبدلنا مكانه حكم آية أخرى ، والله أعلم بالذي هو أصلح فيما ينزل ، قال المشركون لرسوله : إنما أنت متقول على الله تأمر بشىء ثم تنتهي عنه وأكثرهم لا يعلمون ما في التبديل من حكم بالغة ،

ثم قال تعالى مبينا لهؤلآء المعترضين الزاعمين أن ذلك لم يكن من عند الله وأن الرسول افتراه فقال: «قل نزله روح القدس » الآية ، أي قل لهم يا محمد قد جاء جبريل بما أتلوه عليكم من عند ربي على مقتضى حكمته البالغة من تثبيت المؤمنين و تقوية إيمانهم بما فيه من أدلة قاطعة و براهين ساطعة على وحدانية خالق الكون و باهر قدرته وواسع علمه وجعله هاديا و بشارة للمسلمين الذين آمنوا بالله ورسله .

ثم قال تعالى: «ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلمه بشر» اللام هي الموطئة أي ولقد نعلم أن هؤلاء المشركين يقولون إنما يعلم محمدا القرآن بشر من بني آدم غير ملك •

ثم أجاب سبحانه عن قولهم هذا فرد عليهم وكذبهم في قيلهم فقال: «لسان الذي يلحدون إليه أعجمى وهذا لسان عربي مبين »أي إن لسان الذي تميلون وتشيرون إليه بأنه يعلم محمدا أعجمي أي لا يتكلم بالعربية والقرآن كلام عربي تفهمونه بأدنى تأمل فكيف يكون الذي يقوله أعجميا فهنذا القول لا يقوله من له أدنى مسكة من عقل ، وفي التشبث بمثل

هذه المطاعن الركيكة والخرافات الساذجة أبلغ دليل على أنهم بلغوا غاية العجر:

فَدُعَهُمْ يَزْعُمُ وَنُ الصُّبْحُ لَيُلاَ أَيُعُمْنُ العبَ المُونُ عن الضِياءِ

س ٢٨٦ ـ ما الذي يؤخذ من هذه الأيات الكريمـات: « واذا بدلنا آية ٠٠٠ » الخ ؟

ج - أولا: اثبات النسخ ، وأنه يقع في القرآن •

ثانيا: أنه لحكمة ومصلحة .

ثالثا: إثبات صفة العلم لله تعالى رابعا: إثبات الألوهية ·

خامسا : إثبات علو الله على خلقه ٠

سادسا : دليل لمذهب أهل السنة والجماعـــة أن القرآن منزل غير مخلوق

سابعا: الرد على من قال آنه مخلوق كالجهمية والمعتزلة . ثامنا: الرد على من قال آنه كلام ملك أو بشر أو غير ذلك . تاسعا: الرد على من قال آنه خلقـــه في جسم من الأجسام المخلوقة كما هو قول الجهمية .

عاشرا: الرد على من قال انه فاض على النبي صلى الله عليه وسلم كما يقوله طوائف من الفلاسفة والصابئة .

الحادي عشر: أن السفير بين الله ورسوله محمد صلى الله عليه وسلم هو جبريل عليه السلام .

الثاني عشر: الرد على من قال ان كلام الله هو المعني النفسي فان جبريل سمعه من الله والمعنى المجرد لا يسمع النفات عشر: الدليل على أن القرآن نزل باللغة العربية

وتكلم الله بالقرآن بها ، قال شيخ الاسلام \_ رحمه الله :

اعتياد اللغة يؤثر في العقل والخلق والدين تأثيرا قويا بينا بحسب تلك اللغة ·

وقال \_ رحمه الله \_ في اقتضاء الصراط المستقيم عن نافع عن الله عن ابن عمر رضى الله عنهما قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من يحسن أن يتكلم بالعربية فلا يتكلم بالعجمية فانه يورث النفاق .

وقال عمر بن الخطاب: لا تعلموا رطانة الأعاجم ولا تدخلوا على المشركين في كنائسهم يوم عيدهم فان السخطة تنزل عليهم وقال عمر ما تعلم الرجل الفارسية إلا خُبُّ ولا خُبُّ رُجُلُ إلا نُقَصَتْ مُرُوَّاتُهُ ، انتهى •

الرابع عشر: التوبيخ للمعترضين والمعاندين والايماء الله التبديل لم يكن للهوى بل لحكمة اقتضت ذلك •

الخامس عشر: إبطال شبه المعترضين .

السادس عشر: إنبات صيفة الربوبية ٠

السابع عشر : أن القرآن نزل بالصدق والعدل .

الثامن عشر : أن القرآن نافع للخلق كل النفع في دينهم ودنياهم فيه تثبت العقائد وتطمئن القلوب وننشرح (تصدور

التأسيع عشر: أن فيه الهداية من الزيغ والضلالات ففيه ما يهذب النفوس ويكبح جماح الطغيان ويرد الظالم عن ظلمه ويدفع عدوان الناس بعضهم عن بعض إلى غير دلك من (طنافع

العشرون : أن فيه بشرى للمسلمين بما سيلقونه من الجنات التي تجرى من تحتها الأنهار ·

الحادي والعشرون : أن قدح الجاهل لا عبرة به لأنالقدح في الشيء فرع عن العلم به ·

الثاني والعشرون: أنه نزل بالتدريج كما تشعر به صيغة التفعيل في الموضعين •

الثالث والعشرون: التنويه بروح القدس وهو جبريل عليه السلام المنزه عن كل عيب ونقص وخيانة •

الرابع والعشرون : الرد على من أنكر صفة العلم أو أولها بتأويل باطل كالأنثاعرة والجرمية والمعتزلة

الخامس والعشرون: الرد على من قال إن محمدا عليه السلام سمعه من الله ولم يسمعه من جبريل عليه السلام •

السادس والعشرون: أن المشركين لا يدركون ما في التبديل من الحكم التي منها أن الآية الاخرى أصلح للحال الجديدة التي صارت إليها الأمة وأصلح للبقاء بعد ذلك الدهر الطويل الذي لا يعلمه إلا الله •

س ٢٨٧ ـ بُيِّنْ أقوالَ مَن يَلِيْ مِن الفِرُقِ فِي مُسْأَلُةِ الكُلامِ: الجهمية ، المعتزلة ، الكلابية ، الأشعرية، الكرامية،الماتريدية الاتحادية ، السالمية ، الصابئة ، المتفلسفة •

ج \_ مدهب الجهمية والمعتزلة أن القرآن مخلوق •

وقول الكلابية وأتباعهم من الأشاعرة أن القرآن نوعان: الفاظ ومعان ، فالألفاظ مخلوقة وهي هذه الألفاظ الموجودة، والمعاني قديمة قائمة بالنفس وهي معنى واحد لا تبعض فيه ولا تعدد ، إن عبر عنه بالعربية كان قرآنا ، وإن عبر عنب بالعبرانية كان توراة ، وإن عبر عنه بالسربانية كان إنجيلا، وأنه لا يتعلق بمشيئته وقدرته ،

وقول الكرامية إنه متعلق بالمسيئة والقدرة قبائم بدات الرب ، وهو حروف وأصوات مسموعة ، وهو حادث بعد أن لم يكن ، وأخطور في قولهم : إن له ابتداء في ذاته ٠

ومذهب الماتريدية أن كلامه يتضمن معنى قائما بذات الله هو ما خلقه في غيره ، وهذا قول أبى منصور .

ومذهب الاتحادية أن كل كلام في الوجود كلام الله ، نظمه ونثره ، حقه وباطله ، وسعره وكفره ، والسب والشتم والهجر والفحش ، وأضداده ، كله عين كلام الله تعالى القائم به ومذهب السالمية أنه صفة قائمة بذات الله لازمة لهلاوم الحياة ، ولا يتعلق بالمشيئة والقدرة ، ومع ذلك هو حروف وأصوات وسور وآيات لا يسبق بعضها بعضا بل مقترنة الباء مع السين مع الميم في آن واحد ، لم تكن معدومة في وقت من الأوقات ولا تعدم بل هي لم تزل قائمة بذات الله ومذهب الصابئة والمتفلسفة أن كلام الله هو ما يفيض على النفوس من المعاني، اما من العقل الفعال عند بعضهم كابن سيبا أومن عارة سيمارة والتول القول الحق في القرآن فيما إذا كتب في الورق أو قراءة القارىء ، وضح ذلك بما يزيل الاشكال ؟

ج ـ القرآن كلام الله حيث تصرف سواء كان محفوظا في الصدور ، أو متلوا بالألسنة ، أو مكتوبا في المصاحف ، فلا يخرج بذلك عن أن يكون كلامه ، وهو منزل غير مخلوق .

وأما كتابة العباد وأصواتهم والورق الذي كتب عليه القرآن ، والمداد الذي كتب به ، فهذه كلها مخلوفة فإن جميع ما يرجع إلى ذوات العباد وأوصافهم مخلوق .

وأما الذي يرجع إلى الله تعالى ويضاف إليه فان كلامه غير مخلوق ، وهذا الفرق واضح شرعا وعقلا .

قال ابن القيم - رحمه الله - موضحا ذلك :
و تِلاُوُهُ القرآنِ أَفْعُلُ الْ لَنَكِا ﴿
وَكُذَا الْكُتَا بُهُ فَهُي خَطُ بَنَكَانِ وَكُذَا الْكُتَا بُهُ فَهُي خَطُ بَنَكَانِ لَكُونُ وَالْ لَكُنَا الْمُتَلُو وَالْكُونُ وَلَا الْكُونُ وَلِيُ الْوَلْمُ وَلِي الْمُعْلَى وَلِي الْكُونُ وَلَا الْكُونُ وَلِي الْمُعْلَى وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلَا لَا الْمُعْلَى وَلِي الْمُونُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلَا الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلَا لَا مُعْلَى وَالْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلَالِمُ لَالْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُونُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُوا

والعُبُّدُ يُقْدَرُؤُهُ بِصُـوْتِ طُيّبِ وُبضة فَهُمَا لَكُ صُوْتَانِ وَكُذَاكُ يُكْتَبُكُ أَلِكُ صُوْتَانِ وَكُذَاكُ يُكْتَبُكُ أَنِخُ طَرِّ جُيسِّدٍ ر أصواتنا وميدادُنَا وأداتُنك ره والسرَّقُ ثُمْ كِتُسَابَةُ القُسرُّآنِ إِنَّ الذِي هُـوُ فِي الصَّاحِفِ مَثْبُتُ رر روز بانام لو الأشكاخ والشَّبانِ مو قَدْ وَالشُّبَانِ هُو مَا اللَّهُ وَحُرُونُ فَكُ مُ مِنْ اللَّهُ وَحُرُونُ فَكُ مُ نُوع وُذَّاكُ حَقَيْقَ الْعِرْفُ إِنَّ لَوْعَ الْعِرْفُ إِنَّ لَكُومُ الْدُوعُ الْدُومُ الْدُومُ الْدُومُ الْدُومُ الْدُومُ الْمُعْلُودُ وَكُمْ الْمُدُامُ اللهُ رر، هر مه مه مسور ما م فعليك بالتفصيل والتمييز فاك قَدُّ أَفْسُدا هَذَا الوَّجُودَ وَخَطَا الْ إِلَى الْمُسَدِّ الْمُسَدِّ الْمُسَانُ وَالآرَاءُ كُلُّ زَمُسُانِ و تِلاوَةُ القُـــرُآنِ فِي تُعُرْيُفِهِــا مِنْكُونِ القَـــرُآنِ فِي تُعُرِيْفِهِــا مِنْكُانِ باَلَــُلامُ قُلَّــ يُعْنَى بِهِ الْمُتُلُوُ فَهُــُـــوُ كُلامُ هُ عُيرٌ مُخْلُوق كُـنِي الأكوان وَيُرادُ أَفْعَالُ العِبُ ادِ كُصُوتِهُم وَيُرادُ أَفْعَالُ العِبُ ادِ كُصُوتِهُم وأَدَائِهِ إِلَّهِ عَلَيْهِمُ الْحَمْدُ الْحَلْقُ الْ

مذا الذي نصَّتْ عليه أَنْمُـةً إِسْلامِ أَهُلُّ العِسْلَمِ وَالعِرُّفُ العِسْلَمِ وَالعِرُّفُ الْرَضَى وَ العِرُّفُ الْرَضَى وَ الْعِرُّفُ الْرَضَى وَ الدِّي قَصْدُ النَّخُرُرِيُّ الْرَضَى وَ الدِّي قَصْدُ النَّخُرُرِيُّ الْرَضَى وَ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْلِيْلِلْمُ لِلْمُ لِلْمُنْ ا معاري الرصى الروادي الروادي المراد المسان المراد المسار المراد ا عن فهمه كتقاصر الأفهام عن مُعلَم الأعظم الشيبارني مدينة أربي فَاللَّفُظُ يُصْلَحُ مُصْدُرًا هُوَ وكذاك يصُلُّحُ نَفْسُ مُلْفُوْطِ بِهِ وُهُو القُرآن فَاللهِ مُعْتَمِلُانِ فُلِدَاكُ أَنْكُرُ أَحْمَلُ لَهُ الأطلاق فِي فُسي وإِثْبُاتِ بِالا برُّهُسانِ

# ٣٠ - الرَّوْيَةُ والسَّرَّدُ على مُنْكِرِيْهَا

س ٢٩٠ ـ ما هو الايمان برؤية الله في الآخرة، وما هو الدليل على ذلك ؟

هو الاعتقادُ الجازمُ بأن المؤمنين يُرُونُ رَبُّهُمْ عِيانُــا في عُرُّصُة ِ القِيامُــةِ وفي الجنة ِ وَيَزُوْرُوْنَهُ وَيُكُلِمُهُمُّ .

ر المرافق الم « لهم ما يشاؤن فيها ولدينا مزيد » •

ومِن السنة قوله صلى الله عليه وسلم : « إنكم سترون

الحديث \_ قال بعضهم و وقُل كَمُا اللهُ لِلْخُلْق جُهْ رَوَّ اللهُ لِلْخُلْق جُهْ رَوَّ اللهُ لَلْخُلْق جُهْ رَوَّ اللهُ اللهُ لِلْخُلْق جُهْ رَوَّ اللهُ الل

ربكم كما ترون القمر ليلة البدر لا تضامون في رؤيته

#### س ٢١ ـ ما الذي تفهمه من معاني هُذِهِ الآياتِ الـدالاتِ على رُوْيَةِ اللـــه؟

ج \_ يخبر تعالى عن وجوه المؤمنين المخلصين يوم القيامة أنها حسننة بهيئة مُشَرقة مُسُرُوْرة مِمَّا هُمْ فيه من نعيم القلوب، و بهجة النفوس، ولذة الأرواح، إلى ربها ناظرة أي تنظر إلى ربها عانا بلا حجاب .

قال جمهور أهل العلم المراد بدلك ما تواترت به الأحاديث الصحيحة من أن العباد ينظرون إلى ربهم يوم القيامة كما ينظرون إلى القمر ليلة البدر · في هذه الآية :

أولا: إثبات الرؤية ٠

نانيا : إثبات الربوبية الحاصة ثالثا : أن الرؤية حاصة بالمؤمنين ·

رابعا : أنها في الآخِرة دُوْنُ الدنيا .

خامسا : فيها رُدُّ على الجهمية والمعتزلة وتحسوهم من المنكرين للرؤية ·

وفي الآية الثانية : يخبر تعالى عن حال الأبرار السدين آمنوا به وصدقوا رسله وعملوا الخير في الحياة الدنيا أنهم في

الجنة على الأسرة في حِجالها ينظرون إلى وجهه الكريم ، والى ما أعد لأعدائه الكفار المذنبين، ففي هذه الآية كالآية التي قبلها أولا: إثبات الرؤية ٠

ثانيا: فيه ترغيب في الطاعة ، وحفيز لعزائم المحسنين ليزدادوا إحسانا وشوقا وفرحا وسرورا ·

ثالثا : فيها دليل على جُود الله وكرمه ٠

رابعا: فيها دليل على علو الله تعالى ٠

خامسا : أن الرؤية في الآخرة دون الدنيا ٠

سادساً : الرد على الجهمية والمعتزلة المنكرين لرؤية الله · سابعاً : أنها خاصة بالأبرار ·

ثامنا: أن الجنة حق ٠

تاسعا: فيها دليل على البعث ، والحساب والجزاء عــــلى الأعمال ·

وفي الآية الثالثة: يخبر تعالى عن الأعمال الموصلة إلى دار السيلام بقوله: «للذين أحسنوا الحسني وزيادة » أي للذين أحسنوا في عبادة الخالق فقاموا بما أو جُبه الله عليهم من الاعمال والكف عما نهاهم عنه من المعاصى

وأحسنوا إلى عباد الله بما يقددرون عليه من الاحسان القولي والفعلي فأحسنوا الاعتقاد، وأحسنوا العمل ·

وأحسنوا معرفة الصراط المستقيم فلهم الحُسُنى وهي الجنة وزيادة ، وهي النظر إلى وُجه الله الكريم كما فسرها رسول الله صلى الله عليه وسُلم ، ولمُسُنا عطف الزيادة على الحسنى دل على أنها جزاء آخر وراء الجنة وقدر زائد عليها ففى الآية :

أولا: الحث على الاحسان .

ثأنيا: دليل على كرم الله

ثالثا : دليل على البعث والحساب والجزاء على الأعمال .

رابعًا: أنَّ الله يجازي المحسن على احسانه ومن أسمائه: ن القيم: وهو الشُكُورُ فلن يضيعُ سُعْيَهُمْ لكن يضاعِفُ و بلا حُسُـ بانِ قال ابن القيم: ما رلعباد عليه حسبق واحب عُوْ أُو جُبُ الْأَجْرِ العَظِيمُ الشَّانِ الآنة الرابعة نحو هذه • وأما الحديث ففيه أثبات الربوبية للخاصة بالمؤمنين واثبات الرؤية وأنها في الآخرة واثبات علو الله على خلقه ٠ وفيه الرد على من زعم أن الرؤية العلم • وفيه دليل على البعث والجزاء والحساب وفيه الحث على الطاعة والاردياد من الأعمال الصالحة • وفيه الرد على من أنكر الرؤية أو أنكر علو الله على خلقه · وفيه تشبيه للرؤية بالرؤية لا المرئي بالمرئي فان اللب تعالى لا سبه له ولا نظر ٠ س ٢٩٢ - بماذا يرد على الجهمية والمُعْتَزِلَة ونعوهم ممن يُنْكِرُ الرُوَّيَة ؟ ج ـ بالأيات المتقدمة والحديث ويقوله تعالى : ﴿ كُلَّا أَنَّهُمْ عن ربهم يومند لمحجو بون ،، فلما حجب أولئك في حال السخط

دل على أن المؤمنين يرونه في حال الرضا ، والا لم يكن فــرق

وقال تعالى حكاية عن موسى عليه السلام: « رب أرني أنظر الله ، قال : لن تراني ولكن أنظر الى الجبل فإن استقرّ ما به فسوف تراني ،، ووجه الاستدلال به من وجوه "

العاقل \_ فضلا عن النبي \_ لا يطلب المحال فكيف يظن بكليم الله ورسوله الكريم وأعلم الناس بربه في وقت ، أن يسأل مالا يجوز عليه بل هو عندهم من أعظم المحال ٠

الثاني: أنه لم ينكر عليه سؤاله ، ولما سأل نوح ربه نجاة ابنه أنكر سؤاله وقال: « إني أعظك أن تكون من الحاهلين » • الثالث: أنه قال لن تراني ، ولم يقل إني لا أرُى أو لا تُجُوزُ

رؤيتي أو لسُّتُ بِمُورِئِي .

الرابع : قوله : « ولكن إنظر إلى الجبل فان استقر مكانيه فسوف تراني » فعلق الرؤية على أستقرار الجُبُل وهو أَمُسَرُ مُمْكِنَ في نفسيه ، والمُعُلَقُ على المُمْكِن مُمُّكِنُ ، لأَن مُعْنَى التَّعْلِيْقِ الاخبار بوقوع المُعَلَق عِنْدُ وقوع المُعَلَق بِهِ ، والمُحَالُ لا يُشْبُثُ على شيء رُمِن التقاديرُ الْمُكِنَةُ .

الخامس : قوله : « فلما تجلى ربه للجبل جعله دكا » فاذا جاز أن يتجلى للجبل الذي هو جماد فكيف يمتنع أن يتجلى لرسله وأوليائه في دار كرامته ؟

السيادس : أن الله كلم موسى وناداه وناجاه ، ومن جاز عليه التَكُلُمُ والتَّكُلُمُ ، وأن يُسُمَّمُ مُخَاطِبُهُ كُلاَمُهُ بِغَير واسطة ِ فُرُوْيَتُهُ أَوْلِي بِالجُوَّازِ . فُرُوْيَتُهُ أَوْلِي بِالجُوَّازِ .

ويُردُّ عليهم أيضا بما استدلوا به على نفيها وهو قول تعالى : « لا تُدُرِكُهُ الأبصارُ » وذلك مِن وجه حسن لطيف وهو أن الله تعالى إنما ذكرها في سياق التُّمُدُج ، ومعلوم أن المُدْح إنما يُكُونُ بالصِفات الثبوتيُّلَةِ •

وأما العدم المحض فليس بكمال فلا يمدح به ، وإنما يمدح تعالى بالنفي إذا تصمن أمراً وُجُوْدِياً ، كُمدَحَهُ بِنُفَي ُ النِسْيَانِ وَعِزُوبِ شَيْءٍ عَنْ عَلْمِهِ الْمُتُضِمِّنِ كَمَالُ عِلْمِهِ وَإِحَاطَتِهِ َ و نفي المثل المتضمن لكمال ذاته وصفاته فقوله: «لا تدركه الأبصار» لعظمته وجلاله وكماله أي لا تحيط به الأبصار وإن كانت تراه في الآخرة و تفرح بالنظر لوجهه الكريم . فنفي الادراك لا ينفي الرؤية بل يشبتها بالمفهوم فانه إذا نفى الادراك الذي هو أخص أوصاف الرؤية دل على أن الرؤية ثابتة فانه لو أراد نفي الرؤية لقال لا تراه الأبصار و نحو ذلك فعلم أنه ليس للمعطلة في الآية ججة ، قال ابن القيم رحمه الله: ويررونه سنبحانه من فكوقهم ويررونه سنبحانه من نظر العيان كما يرى القمران من تصريحًا وتعث وأتى به القرآن تصريحًا وتعث وأتى به القرآن تصريحًا وتعث وريضًا همكا بسياقه نوعان وهي الزيادة فسيرات في يونس وهي الزيادة فسيرات في يونس وهي الزيادة فسيرات في يونس وهي القرآن

٣١ ـ السنة موافقة للقــرآن

س ٢٩٣ - أذْكُرُ شُيْئًا مِن فُوائدِ سُنَّةِ النبي صلى الله عليه وسلم ، وما مُوْقف أهل السَّنة منها وهل وُجُوبُ تصديق كُل مسْئلم بها أخْبُر به الله ورسوله مِن صفات الله مُوْقوفَكُ على أن يَقُومُ دليلُ عقلي على تلك الصِفة بعَيْنِها ؟

ر ج \_ السنة : تفسر القرآن وتُنيِّنهُ وتُوضِحُهُ وتَكْشِفُ لُهُ وَتُدلُ عليه وتُعُبِّرُ عنه ، وتُفُصِّلُ مُجْمَلُهُ ، وتُقُيِّتُ مُطْلَقَ هُ ، وتخصص عمومه .

قال ابن عدوان وسُنَة ُ خُـُيرِ المُرْسُلِينُ مُحَمَّـــدِ تُفُسِّرُ آياتِ الــكِتابِ المُجَـــدِ تُبَيِّنَاكُ لَلطَّالِبِيْ سُنَنُ الهُدى رِ وررِ المَّالِبِيْ سُنَنُ الهُدى رِ وررِ المَّالِيلِ المؤكِّبِ

ويرون أنها الاصل الثاني الذي يجب الرجوع إليه والتعويل عليه ، فحكمها حكم القرآن في نبوت العلم واليقين ، والاعتقاد والعمل ، قال الله تعالى : « وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة » أي السنة •

وقال تعالى «واذكرن ما يتلى في بيوتكن من آيات الله والحكمة » وقال «وما ينطق عن الهوى ان هو الا وحي يوحى» «ولو تقول علينا بعض الاقاويل » ـ الآية ـ «فليحذر الذين يخالفون عن أمره «من يطع الرسول فقد اطاع الله »

وقال صلى الله عليه وسلم: « ألا وإني أو تيت الكتاب ومثله معه ، ألا يُوشكُ رُجُلُ شَبْعُانَ على أَرْيَكُتِه يقولُ عليكم بهذا القرآن فما وُجُدُتُم فيه مِن حلال فأحِلُوهُ ، وما وُجُدْتُم فيه مِن حرام فحُرَّمُوْهُ ، وإنما حرم رسولُ الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ كما حرم الله )، الحديث .

ومما يجب الايمان به ما وصف الرسبول صلى الله عليه وسلم به ربه من الأحاديث الصحاح التي نقلها وتُلقاها أهـلُ المعرفة بالقبول ، كما يجب الايمان بما أخبر الله به في كِتابِه مِن غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل .

قال ابن عدوان: ﴿ وَمُرَادُ الصَّحِيْحِيْنِ يَا فَتِي ﴿ وَمُلِمُ وَلَا خُبَارِ الصَّحِيْحِيْنِ يَا فَتِي ﴿ وَمُلْمُ وَلَمْ التَّكُمْثِيلِ وَفَقَتُ أَبْعَبِدِ وَلَكُنْ عَنِ التَّكُمْثِيلِ وَفَقَتُ أَبْعَبِدِ وَلَكُنْ عَنِ التَّكُمْثِيلِ وَفَقَتُ أَبْعَبِدِ وَلَكُنْ عَنِ التَّكُمُ التَّكُمُ اللّهِ عَنْكُ تَزُو يُقَاتِ قُوْمٍ فَانِهُمُ أَلَّهُ مِنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ عَنْكُ تَوْمُ اللّهُ التَّكُمُ اللّهُ عَنْكُ مَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَنْكُ مِنْ اللّهُ عَنْكُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْهُ مِنْ اللّهُ عَنْهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ عَنْهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوالِمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوالِمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَّا عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْك

ر قال الشيخ \_ رحمه الله \_ : وُجُوبُ تَصُدِيقَ كُلُّ مُسُلِم بِمَا أُخْبِرُ اللهُ بِهِ وَرُسُولُهُ مِن صفاتِهِ لِيُسَ مُوْقُوفًا عَلَى أَنْ يُقَلُّومَ

دليلُ عقلي على تلك الصفة بعينها فإنه مما يعلم بالاضطرار رمنُ دين الاسلام أن رسول الله إذا أخبرنا بشيء من صفات الله وجبُ عَلَيْنَا التصديقُ به وإن لم نعُلمُ ثنو ته بعقورلنا ومن لم يُقرَّ بما جَاءٍ به الرسولُ حَتَّى يَعْلَمُهُ فَقَدْ أَشْبُه الذينَ قال الله عنهم «لن نُوَّمَن حَتَى نُوْتَى مِثْلُ مَا أُوتِي رَسُلُ اللهِ» .

ومُن سلكُ هذا السبيل فهو في الحقيقة ليس مؤمنا بالرسول ولا مُتَلَقِيًا عنه الأخبار بشأن الربوبية ولا فرق عنده بين أن يخبر الرسول بشيء من ذلك أو لم يخبر به فان ما أخبر به إذا لم يعلمه بعقله لا يصدق به بل يتأوله أو يفوضه وما لم يخبر به إن علمه بعقله آمن به .

وإلا فلا فرق عند من سلك هذا السبيل بين وجود الرسول وإخباره و بين عدم الرسول وعدم إخباره وكان ما يذكره من القرآن والحديث والاجماع في هذا الباب عديم الأنر عنده وقد صرح به أئمة هذا الطريق ا ه •

ررس ٢٩٤ ـ ما المقبولُ في بابِ العمليّاتِ مِن أَنُواعِ السُّنَّةِ المطهّرةِ ؟

ج - المقبول منها أربعة أنواع:

الأول: مَا تُواتُرُ لُفُظًّا وُمُعْنَى •

الرابع : أَخْبَارُ آحادِ تُثْبُتُ بِنَقْلِ العَدْلِ الضَابِطِ عَنْ مِثْلِهِ، فَهَذَا هُو المُقبول في باب العمليات ، فإن هذا الباب لا يبنى الا على ما يثبت بطريق لا كلام فيه ، فهذه الأنواع الأربعة مفيدة

للعلم واليقين موجبة للعلم والعمل جميعا · س ٢٩٥ ـ ما مثال أحاديث الصّفات ؟

ج مثلُ قوله صلى الله عليه وسلم : « ينزلُ رُبنا إلى السماء

اعقر له » . وقوله صلى الله عليه وسلم : « لله أشدٌ فرحًا بتو بة عبده

رمن أحدركم براحلته » - الحديث ·

اللاهما يدخلان الجنه » و وقوله : « عجب رُبنا من قنوط عباده وقرب خيره ، ينظر البكم أزلين قنطين فيظل يضعك ، يعلم أن فرجكم قريب ٠ » وقوله صلى الله عليه وسلم : « لا تزال جهنم يلقى فيها

# ٣٢ \_ صفحة النَّزُوْلِ

ره ورار س ۲۹٦ ـ ما الذي تفهمه عن معنى حديث « ينزِلُ رَبْنَا إلى السماء الدنيا ٠٠٠ الخ » ؟

ج \_ يخبرنا صلى الله عليه وسلم بنزول ربنا \_ جل وعلا \_ كل ليلة الى السماء الدنيا ، وأنه من لطف بعباده وإحسانه اليهم يحثهم ويرغبهم في دعائه وسؤاله واستغفاره ، ويتكفل لهم \_ جل وعلا \_ بالاجابة ، وفي الحديث من الفوائد :

أولا: صفة النزول •

ثَانيًا: اثبات الربوبية •

ثالثة : اثبات القول للسه •

رابعا: اثبات علو الله واثبات الجهة وانه فوق الخلق خامسا: اثبات صفة الكلام لله وهي من الصفات الذاتية الفعلمة

ساسدسا : اثبات الأفعال الاختيارية .

سابعاً : أن ثلث الليل الآخر من أوقات الاجابة · ثامناً : فيه رد على الجهمية والمعتزلة و نحوهم من المنكرين

لعلو الله •

تاسعا · فيه رد على من أنكر صفة النزول ، أو أولها

عاشرا: الرد على الحلولية الدِين يرعمون أن الله حال في

كل مكان تعالى الله عن قولهم علواً كبيرا

الحادي عشر: في الحديث الحث على الدعاء في ثلث الليل الأخب .

الثاني عشر: أن الدعاء ينفع •

الثالث عشر : الحث على الاستغفار والسؤال في كل وقت وفي هذا الوقت خاصة .

الرابع عشر: الرد على من قال: ينزل ملك من الملائكة .

الخامس عشر: الرد على الحبرية .

السادس عشر: اثبات صفة المغفرة ٠

السابع عشر: الدليل على عظمة الله وقهره للخلق ٠

الثامن عشر : مزية شرف السماء الدنياعلى سائر السموات حيث ينزل الله إليها كل ليلة ٠

التاسع عشر : في الحديث ما يضطر العباد إلى محبة الله

الرؤف الرحيم المتعرض لعباده في إجابة دعائهم مُن الخ .

العشرون : أن الله لا يتبرم بالحاح الملحين · الواحد والعشرون : دليل على فضل الدعاء

الثَّاني والعشرون : أن الدعاء والاستغفار وغيرهما من

العبادات يختلف فضلها بحسب الزمان والمكان .

الثالث والعشرون : لطف الله بخلقه إذ ٌحثهم على ما فيـــه نفعهم وصلاحهم • الرابع والعشرون : أن الله يجيب دعـــوة من دعاه ما لم بكن ما نع •

الخآمس والعشرون : دليل على كرم الله وإحسانه · السيادس والعشرون : دليل على أن الله في السيماء عــــــلى العرش فوق الخلق بائن منهم ·

السابع والعشرون : دليل على قدرة الله فان العاجز لايدعى الثامن والعشرون : دليل على رحمة الله فان القاسي

لا يطلب · التاسع والعشرون : دليل على غنى الله ·

الثلاثون : دليل على سمع الله فان الأصم لا يدعى ٠

الحادي والثلاثون: فيه تحريض على عمل الطاعة وإشارة على جزيل النواب عليها ·

الثاني والثلاثون : دليل على تفضيل صلاة آخر الليل على أوله وأن آخر الليل أفضل للدعاء والاستغفار يشهد له قوله تعالى « والمستغفرين بالأسحار » •

الثالث والثلاثون: أن الدعاء في ذلك الوقت مجاب ولا يعترض على ذلك بتخلفه عن بعض الداعين لأن سبب التخلف وقو عالخلافي شرط من شروط الدعاء كعدم الاحتراز في المطعموفي المشرب أو لاستعجال الداعي أو بأن يكون بايم أو قطيعة رحم أو لا تحصل الاجابة ويتأخر حصول المطلوب لمصلحة العبد أو لأمر يريده الله .

الرابع والثلاثون : الرد على من أنكر نفع الدعاء · الخامس والثلاثون : أن كلام اللـــه بحرف وصوت إذ لا يعقل الكلام والقول إلا كذلك ·

السادس والثلاثون: دليل على قرب الله من خلقه · السابع والثلاثون: أن الانسان يسأل الله ولا يستعظم أي شيء طلبه فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه يشهد له الحديث القدسني قوله يأ عبادي لو أن أولكم وآخركم الحديث ·

الثامن والثلاثون: أن الله يحب من عباده أن يدعـــوه ويسألوه .

التاسع والثلاثون : إثبات البعث والحساب والجزاء على الأعمال .

الأربعون: الرد على من أنكر السماء وقال ما فيه الا فضاء الحادي والأربعون: نصح الرسول صلى الله عليه وسلم

أمته . الثاني والأربعون : دليل على اثبات صفة الحياة لله .

الثالث والأربعون: أن من ترك الاستغفار والدعاء فقد ظلم نفسه ، والضرر جاءه من قبل نفسه ، وما ربك بطلام للعبيد

٣٢ ـ صِفُسةُ الفُسرُح

س ۲۹۷ ـ ما الذي تفهمه عن مُعنَّىٰ حديث « اللهُ أَسُــَدُّ فرُحاً بِتُوْبُةِ عَبْدِهِ مِنْ أَحَدِكُمُ بِرُاحِلَتِهِ ٢٠٠ » العديث ، واذكر ما فِيهُ مِن فوائدُ ومُفَرَّدات ؟

ج- « الفرح » لغة : السرور • « التوبة » : الرحوع عن المعصية « الرّاحِلة » من الإبل : ما كان صالحا أن يُر كل واللام لام الابتداء • وهذا خُديث جليل فيه بسارة عليمسة ترتاح لها قلوب التائبين ، المحسنين طنهم بربهم ، الصادمين في تو بتهم ، الخالعين بياب الإصرار على المعاصي المعيدين عن سوء الظن بمن لا يتعاظمه ذنب ولا يُبكل بمغفرته ورحميه على عباده ، الطالبين عُفوه ، الملتجئين إليه في مغفرة ذنو بهم وفي هذا العديث :

أولا: اثبات الألوهية ٠

ثانيا: اثبات صفة الفرح وهمن (لصفات (لفعلية ثالثا: دليل على لطف الله بخلقه · رابعا: الحث على التوبة وفضلها ·

خامسا : أن الله سبحانه يقبل توبة عبده ، ويفرح بها اذا وقعت على الوجه المعتبر شرعا ·

سادسا: فيه متمسك لمن قال: إن النّقاتل توبة · سادسا: فيه متمسك لمن قال عن النّوبل سنابعا: فيه رد على من أنكر صفة الفرح أو أولها بتأويل باطل كالجهمية والمعتزلة والأشاعرة ·

ثامنا : فيه دليل على أن الانسان إذا جرى على لسانه كلمة كفر من شدة دُهُش و نحوه أنه لا يُكُفُّرُ بذلك ولا يؤاخذ به ، ولهذا لم يكفر بقوله : (أنت عُبْدِي أونا رُبُّكُ ) .

تاسعا : وجوب حسن الظن بالله ٠

عاشرا: العث على محبة الله الرؤف الرحيم بالعباد .

الحادي عشر: في الحديث بشارة عظيمة للتائب .

الثاني عشر : أنّ الله لا يتعاظمه ذنب ولا يبخل بمغفرته ورحمته على عباده الطالبين عفوه .

الثالث عشر: إثبات البعث والحساب والجزاء على الأعمال والحنة والنار ·

# ٣٤ \_ صفحة الضّحيك

س ۲۹۸ ـ ما الذي تفهمه عن معنى جديث « يَضْعَكُ اللهُ إلى رجلين يقنل أحُدُهما الآخرُ كِلاهما يَدْخُلانِ الجنة » واذكر ما فيه مِن أحكام ؟

ج \_ في هذا الحديث الجليل يخبرنا صلى الله عليه وسلم عن كرم الله وجوده وأنه متنوع ، فهذان الرجلان اللذان قتل أحدهما الآخر جعل الله لكل منهما سببًا أوصله إلى الجنة فالأولُ: قاتل في سبيل الله فأكرمه الله على يُدر الرجل الآخر الذي لم يسلم بعد بالشهادة التي هي أعلى المراتب بعد مرتبة الصديقين وأما الآخر فإن الله جعل باب التو بة مفتوحا رلكل من

أراد التوبة بالاسلام فما دونه فلما تاب معا الله عنه الكفر وآثاره ، ثم مُنَّ عليه بالشهادة فدخل الجنة كأخيه الذي قتله، ففي هذا الحديث:

أولا: اثبات صفة الضحك لله ، وهي مِن الصفات الفعلية ثانيا: اثبات الألوهبة •

ثالثًا: الترغيب في الدخول في الاسلام •

رابعا: فيه دليل على تنوع كرم الله وجوده ٠

حامسا: أن القتل في سبيل الله يكفر الذنوب

سادسا: أن التوبة تأتي على جميع الذنوب حتى القتل • سابعا: الحث على الجهاد في سبيل الله لتكون كلمة الله

هي العليا •

ثامنا: فضل الجهاد في سبيل الله ، وأن القتل فيه سبب لدخول الجنة ٠

تاسعا: إثبات الأسباب و

عاشرا: ألرد على من أنكر صفة الضحك أو أولها بتأويل باطركالجهمية والاشاعرة والمعتزلة •

الحادي عشر: أن التوبة من أجل الطاعات .

الثاني عشر: اثبات البعث بعد الموت

الثالث عشر: إثبات الحشر والحساب والجنة والنار

الرابع عشر : الدليل على معاسن الاسسلام وسماحت والحث على الدخول فيه .

الخامس عشر: اثبات الأفعال الاختيارية و

السادس عشر : دليل على أن الاسلام يُجبِ مُا قَبْلُهُ

السابع عشر : عدم اليأس من رحمة الله . وري وي الله الشامن عشر : شفقة الرسول على الأمة كيث بين كل شي لهُم فيه صلاح ٠ التاسع عشر: أن باب التوبة مفتوح •

العشرون: إثبات علم الله •

الحادي والعشرون: أن الجهاد في سبيل الله سبب لدخول لحنة ٠

الثاني والعشرون: دليل على محاسن الدين الاسلامي .

٣٥ \_ صفرة العجب

س ٢٩٩ \_ بُنَّ مَا تَعْرِفُهُ عِنِ مُعْنَى حَدِيثِ: « عَجِبُ رَبُنَا مِنْ قُنُوطْ عِبُ رَبُنَا مِنْ قُنُوطْ عِبُ الْأَنْ فَيْظُلُ إِلَيْكُمْ أَذِلِيْنَ فَنِطِيْنَ فَيُظُلُ اللَّهُ أَذِلِيْنَ فَنِطِيْنَ فَيُظُلُ اللَّهُ مَا يَعْلَمُ أَنَّ فَرُجَكُمْ قَرَيْبَ » حَدَيث حَسَنَ • يَعْلَمُ أَنَّ فَرُجَكُمْ قَرَيْبَ » حَدَيث حَسَنَ •

به العُجُبُ » لَغُة : اسْتِجْسُانُ الشَّيْءِ ، « القُنُوطُ » شِدَّةُ النَّاسِ « وقَرَّبُ خَيْرُهِ » أَيْ تَغْيِيْرِهِ الْحَالْ مِن شِدَّةِ إِلَى رُخَاءٍ ، « أَزْلَيْنِ » الأزل : بمعنى الشدة والصيق .

المعنى يخبرنا صلى الله عليه وسلم أن الله ـ جل وعلا ـ يعْجُبُ مِن قُنُوطِ عِباده عند احْتِبَاسِ المُطرُ ويُأْسِهِم مِن ثُرُولِهِ، وقد اقتربُ وقتُ الفرج ورُحْمُتِه لِعِبَادِه بالنُرُ الِ الغَيْثِ عليهم وتغييره لحالهم ، وهم لا يشعرون • ففي هذا الحديث :

أُولا: إثبات صفة العجب وهي من الصفات الفعلية · ثانيا: إثبات الربوبية ·

ثالثًا : إُنبات نظره ألى عباده سبحانه وتعالى ٠

رابعا: فيه دليل على أن الفرج مع الكرب

خامسا : لطف الله بخلقه ٠

سادسا : الرد على الجهمية والمعتزلة ونحوهم ممن ينفون صفة الضحك والعجب ·

سابعا: اثبات صفة الضحك وهي من الصفات الفعلية · ثامناً: اثبات صفة العلم وهي من الصفات الداتية · تاسعا: الرد على من أنكر صفة العلمأو أولها بتأويل باطل

كالجهمية والمعتزلة •

عاشراً : أن حاجة العباد وضرورتهم من أسباب رحمته الحادي عشر : أن نزول الغيث مما انفرد الله بعلمه ٠ الثاني عشر : دليل على جود الله وكرمه ٠ الثالث عشر: أن حير الله لا يستبعد إنما أمره إذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون ٠ الرابع عشر: أنه لا يعلم الغيب إلا الله جل وعلا الخامس عشر: إثبات قدرة الله • السادس عشر: إثبات رحمة الله ورأفته بعباده ٠ السابع عشر : أن الله لا يهمل العباد بل هو رقيب شهيد على خلقه الثامن عشر : الحث على حسن الظن بالله ٠ التاسع عشر : الحث على مراقبة الله العشرون: دليل على غنى الله ٠ الحادي والعشرون: أن في الحديث ما يدعو الى محبة الله · الثاني والعشرون : اثبات حكمة الله ٠ الثالث والعشرون: اثبات حياة الله الخامس والعشرون : الحث على التوجه الى الله السادس والعشرون: أن تأخر المطر لحكم السابع والعشرون: الرد على من ادعى علم الغيب التاسع والعشرون: أن جميع العباد فقراء إلى الله الثلاثون : حسن محادثة الرسول مع أصحابه قال ابنُ عُسَدُوانَ : ويعْجُبُ رُبِيْ رَمَن قُنُوطِ عِبَادِهِ فَأَلُق رَكُا بُيَّنْتُ سُمْعُكُ واهْتُدِي وفي رُقْيُعْ المُوْضَى مُقِكَالُ بُبِيِّنِكَا ألا أرق به مرضاك ياذا التسديد رُواهُ أَبُو دَاوُدُ يَاذُا وَغُيُـُوْهُ ألاً أَحْفَظُ هَدُاكُ اللهُ سَنَةً أَحْمَد

٣٦ ـ إثباتُ صِفةِ القَـدُمِ والرِّجْلِ لِلرَّحَمَٰنُ سَفَةِ القَـدُمِ والرِّجْلِ لِلرَّحَمَٰنَ سَنَ اللَّهُ ا

ج - «جهنم» علم على طبقة من طبقات النار • «قط» أي حسبي ويكفيني • «يلقى» يطرح ، «ينزوي» ينضم بعضها الى بعض ، «الرب» المالك المتصرف ، «هـل من مزيد» من زيادة ، تطلب الزيادة لسعتها وقعرها «العزة» القوة والغلبة والامتناع • هذا الحديث يتضمن الانذار والتخويف مما أمامنا وذلك أن المصطفى صلى الله عليه وسلم أخبر : أن جهنم لاتزال يطرح فيها من أهلها المستحقين لها وهي تطلب الزيادة إلى أن يضع الرب - جل وعلا - رجله فيها ، فعند ذلك ينضم بعضها يضع ، و تقول : حسبي و يكفيني • و في هذا الحديث :

أولاً : إثبات صفة الرجل · ثانياً · إثبات القُدُم ·

ثالثًا: أُثبات الربولبية · رابعًا: إثبات العزة ·

خامسا : إثبات البعث والجزاء والحساب · سادسًا : الحث على العمل الصالح ·

سابعاً: الخوف من النار .

تامنا : إثبات النار وأنها مخلوقة تاسعا : أن جهنم تتكلم ·

عاشرا: إثبات قدرة الله

الحادي عشر: أن جهنم تطلب الزيادة إلى أن يضع رب العزة عليها رجله ·

الثاني عشر: أن أهل النار يلقون فيها إلقاء كما تلقى القمامة ·

الثالث عشر: أن جهنم تتكلم باللغة العربية .

الرابع عشر: إنبات علم الله ٠

الخامس عشر : دليل على سعة جهنم .

السادس عشر : إثبات الأفعال الاختبارية .

السابع عشر: دليل على أن الجمادات تعظم الله ٠

الثامن عشر : أن جهنم تتحرك ويدنو بعضها إلى بعض و التاسع عشر : نصح الرسول وشفقته على أمته حيث بين

ووضح لهم ليحذروا

العشرون: إثبات صفة الوضع •

الحادي والعَشرون : الرد على منكري صفات الله ٠

# س ٣٠١ ـ ما هي أصول فرق المبتدعة ، وما معنى كون أهل السنة وسطاً في فِرق الأمة ، وضَح ذلك ؟

ج ـ الشيعة والجهمية والخوارج والقدرية والمرجئة والمجرية والمعتزلة ·

ومعنى أن أهل السنة وسط بين الطرفين المنحرفين بين الأمم التي تجنح إلى الغلو الضار كالنصاري الذين غلوا في عيسى عليه السلام وقالوا: إن الله هو المسيح ابن مريم، وقالوا: ثالث ثلاثة، وغلوا في الرهبان كما أخبر الله عنهم بقوله: « اتخاوا أحبارهم ورهبانهم أربابا من دون الله والمسيح ابن مريم .

والقسم الثاني: جفوا الأنبياء وأتباعهم وقتلوهم وردوا دعواتهم ، كاليهود الذين قتلوا زكريا ويحيى ، وحاولوا قتل المسيح ورموه وأمه بالعظائم فجعلوها زانية وقد حملت بولد

من ذلك قال الله تعالى : « وقولهم على مريم بهتانا عظيما » وقال : « وقتلهم الأنبياء بغير حق » •

وأما هذه الأمة فوحدت الله ووصفته بصفات الكمال ، ونزهته عن جميع صفات النقص ، ونزهته عن أن يماثله شيء من المخلوقات ، وآمنت بكل رسول أرسله الله ، واعتقدت رسالتهم ، وعرفت لهم مقاماتهم الرفيعة التي فضلهم الله بها، فهذه الأمة أفضل الأمم على الاطلاق ، كما قال تعالى : «كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر»

س ٣٠٢ ـ كَيْفُ كَانُ أَهْلُ السُّنَّةِ وَسَطَّا بَيْنَ أَهْلِ التَّعْطِيْلِ الجَهْمِيَّةِ وأَهْلِ التَّمْثِيْلِ الشُّرِّبَهُةِ ، في بابِ صِفاتِ اللَّهِ سبحانه وتعالى ، وضعُ ذلك ؟

ج \_ وجه ذلك أن المعطل من ينفي صفات الله أو بغضها، وينكر قيامها بذات الله المقدسة ، فهو بالحقيقة مقصر عن أهل السنة ، ويقال له : حافي ٠

وأما المشبه فهو من يشبهها بصفات المخلوقين ، أو يشبه بعض الصفات بصفات المخلوق فهو غال متجاوز للحد ·

وأما أهل السنة فيما بين ذلك على صراط مستقيم يتبتون لله ما أثبته لنفسه ، أو أثبته له رسول الله صلى الله عليه وسلم إثباتا بلا تمثيل ، وينزهونه عن مسابه ــة المخلوقين تنزيها بلا تعطيل •

فهم جمعوا بين التنزيه والاثبات على حد قوله تعسالى : « ليس كمثله شيء وهو السميع البصير » وتقدم الكلام على هذه الآية في جواب سؤال ٦٩٠

س ٣٠٣ ـ كَيْفَ كَانُ أَهْلُ السُّنَّةِ وَسَطًا فِي بِابٍ أَفْعُسَالِ اللهُ بَيْنُ الْجَبْرِيَةِ ، وَمُنِ الذِي تُتْبُعُهُ الْجَبْرِيَة ، والذي تَتْبُعُهُ الْجَبْرِيَة ، والذي تَتْبُعُهُ الْجَبْرِيَة ، والذي تَتْبُعُهُ الْعَبْرِيَة ؟ واذكراً أَمْثِلَة تَوْضِحُ ذَلك .

ج \_ وجه ذلك أن الجبرية الذينهم أتباع الجهم بنصفوان الترمذي زعيم المعطلة ، مذهبهم أن العبد مجبور على فعله ، وحركاته وأفعاله اضطرارية كحركة المرتعش والعسروق النابضة وكعركات الاشجار في مهب الربح ، واضافتها الى الخلق عندهم مجاز ، وانما الله هو فاعل تلك الأفعال فهي فعله حقيقة لا أفعالهم ، والعبد ليس له قدرة ولا أرادة ولافعل له ألبتة ، والى مذهبهم أشار ابن القيم ـ رحمه الله : والعُبْدُ عِنْدُهُم فُلَيْسُ ر برائر ج أو تُحُسِرُكِ الأُشْجَادِ لِلْمُيُلانِ و تُحُسِرُكِ الأُشْجَادِ لِلْمُيُلانِ

واللُّمه ويُصْلِينُه عَلَى مَا لَيْسَنَ مِنْ الْحَمِيْمِ الآنِ الْحَمِيْمِ الآنِ الْحَمِيْمِ الآنِ

الى أن قال لكنهم حمسلوا ذنو بهم عسلى رُبُّ إلْعِبُ إِد بِعِلِ زَّةٍ وَأَمُانِ وتبرؤوا مِنْهُ الوقالُوا إِنَّهُ الْمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّلَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يُّ وقك أجبرتُ على العِصيانِ وكُذُالِكُ الطَّاعَاتُ أَيْضًا قُدُ غُدُّتُ والعبد في التعقيق شيك نعكامة إذا جب ران العبد في التعقيق شيك نعكامة المران العبد في العبد العبد العبد العبد العبد العبد المران المران مؤرَّتُهَا تَدُلُّ عَلَيْهُمِكَا المران الم

فلذاك قال بأن طاعات السورى رهي عين فِعَلِ الربِ لَا أَفَعَ زُكُوا ولا ذَبُكُ وارمن القر بان للم والايمكان و و و جبروا علی ا مُمَّ ذُوُ عِـُــوْنِ وَغَيْرُ مَعُــانِ ا ثُمَّ ذُو عِــُــوْنِ وَغَيْرُ مَعُــانِ ر والرسيسير كالميث أدرج ذاخيل الأكفسان ولا شك في فساد هذا المذهب، وأدلة الكتاب والسنة بل والعقل متواطئة على رده وإبطاله وكل من له أدنى عقل يعرف فساد مذهبهم والجبرية سموا حبرية لأنهم يقولون إنا مجبورون عسلي

أفعالنا فَعُلُوا في إِثبات القدر ٠

وأما القَدر يَّةُ فهم أتباع معبد الجهني بالقدر ، وحقيقة مذهبهم أنهم يقولون : إن أفعال العباد وطاعاتهم ومعاصيهم لم تدخل تحت قضاء الله وقدره فأثبتوا قدرة الله على أعيان المخلوقين وأوصافهم ، ونفوا قدرة اللمه على أفعال المكلفن • وقالوا: لم يردها ولم يشأها منهم وهم الذين أرادوها وشاءوها وفعلوها استقلالا وأنكروا أن يضل من يشله ويهدي من يشاء ، فأثبتوا حالقا مع الله ، ولهذا سموا مجوس هذه هذه الأمة وهم الذين ورد فيهم الحديث: أنهم مجوس هذه الأمة ويقال لهم: القدية النفاة ، ومذهبهم باطل لأنه إشراك في الربوبية .

وأما أهل السنة والجماعة فأثبتوا أن العباد فاعلونحقيقة وأن أفعالهم تنسب إليهم على جهة الحقيقة لا على جهة المجاز وأن الله حالقهم وخالق أفعالهم ·

قال الله تعالى: «والله خلقكم وما تعلمون» وقال: «وخلق كل شيء فقدره تقديرا» وأهل السنة أثبتوا للعبد مشيئة واختيارا تابعين لمسيئة الله ، قال تعالى: « لمن شاء منكم أن يستقيم وما تشاءون إلا أن يشاء الله رب العالمين » •

رمنه لنبسا مافهم ولا تمسساري رمر س ٢٠٤ ـ كيْفِ كَانْ أَهْلُ السِّنَةِ وسطاً في باب وُعَيْدِاللهِ، بين الرُّجِئَةِ والوُعِيْدِيّةِ مِن القُدْرِيّةِ ؟ وضح ذلك •

ج ـ المرجئة : نسبة الى الارجاء لأنهم أخروا الأعمال عن الايمان حيث زعموا أن مرتكب الكبيرة غير فاسق ، وقالوا : لا يضر مع الايمان ذنب ، كما لا ينفع مع الكفر طاعة .

وعندهم أن الأعمال ليست داخلة في مسمى الايمان ، وأن

الإيمان لا يتبعض ، وأن مرتكب الكبيرة كاملُ الايمان غيرًا مُعُرَّضٍ لِلْوُعِيدِ، وِمِدْهبهم باطل ترده أدلةُ الكتابِروالسنة ِ٠

معرض بتوجيد، وسحفهم باطن مؤدا أدله المعابر والسلط وأما الوعيد، وأن مرتكب الكبيرة إذا ماك ولم يُتُبُ منها فهو خالد مخلد في النار، وهو أصل مِن أصول المعتزلة، وبه تقول الخوارج قالوا: رلأن الله لا يُخلف الميعاد ، وقد توعد سبحانه الهاصين بالعقوبة، فلو رقيل إن المتوعد بالنار لا يُدْخلها لكان تُكْذِيبًا لِخبر الله ،

و أهل السنة توسطوا في ذلك فقالوا زان مر تكب الكبيرة ناقص الايمان آثم وهو مُعُرِّضُ نَفْسُه لِلْعُقْدُو كِهَ وهي وَحَتْ مُشْدَة الله إذا مَاتَ مِن غُيْرٌ تُو بُقرانِ شاء الله عَمَا عنه ، وإن شاء الله بقدر ذُنُو بَهُ في النار .

ولكنه لا يُخلد في النار بل يخرج بعد التطهير والتُمْحِيْصِ من الدنوب والمعاصى إما بشفاعة وإما بفضل الله ورحمته ، قال تعالى : « إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن نساء » •

س ، ٣٠٥ - ما المراد بأسماء الدِّيْنِ والأَحْكَامِ ومَنْ رُئِيْسُ الجَهْمِيَةِ والرَّجْنَةِ؟

ج المراد مثل : مؤمن ، مسلم ، كافر ، فاسق ، والمراد بالأحكام : أحكام هؤلاء في الدنيا والآخرة ، ورئيس الجهمية والمرجئة والجبرية : الجهم بن صفوان الترمدي الذي ابتدع التعطيل والجبر والارجاء ، وتقدم رلهذا البحث طرف في جواب سؤال ٢٦٦ .

رَهُ سَ ٢٠٦ - مَنْ هُمُ الْعَرُورِيةُ وَلَاذَا سَمُوا بِذَلِكَ ، ومَنْ هُمُ الْعَرَورِيةُ ولَاذَا سَمُوا بِذَلِكَ ، ومَنْ هُمُ الْعَيْزِلَةُ ؟ ولِلْاذَا سَمَّوُا بِذَلِكَ ، ومَن زعيمهم الذي تَتَبْعُـهُ الْعَيْزِلَةُ ؟

ج ـ الحرورية هم الخوارج ، سُمُوا بِذُلِكُ نِسْبُة إلى قرية

قرب الكوفة يقال لها حروراء ــ بالمد والقصر ــ اجتمع فيهـــا الخوارج حين خرجوا على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضى اللـــه عنه ٠

وأما المعتزلة فهم أتباع عمرو بن عبيد وواصل بن عطاء وأصحابهما ، سُمُوا بدلك لما اعْتُزلُوا الجماعة بعد مُوت الحسن البصري رحمه الله وذلك في أوائل المسائة الثانية ، وكانوا يجلسون معتزلين فيقول قتادة وغيره : أولئك المعتزلة

ويقال: إن واصل بن عطاء هو الذي وضع أصول المعتزلة وتابعه عَمْرُو بن عَبَيْد تلميذ الحسن البصري ، فلما كان زمن هارون الرشيد صنف لهم أبو الهذيل كتابين وبني مذهبهم على الأصول الخمسة التي سموها : العُدْلُ ، والتوحيد ، وانفاذ الوعيد ، والمنزلة بن المنزلة ين المنزلة عن المنكر ، ولبسوا فيها الحق بالباطل ،

س ٣٠٧ ـ كُيْفُ كَانُ أَهْلُ السُّنَّةِ وَسَطاً فِي بِابِ أَسُمَاءِ الدِيْنِ والايمانِ بَيْنَالْحُرُوْرِيَةِ والْمُعْتَزِلَةِ وَبَيْنَالْرُجِئَةِ وَالْجَهْمِيّةِ؟

جُ \_ وجه ذلك أن كلا من الخوارج والمعتزلة يرى أن الدين والايمان قول وعمل واعتقاد ولكن لا يزيد ولا ينقص ومن أتى كبيرة كفر عند المحرورية وصار فاسبقا عند المعتزلة في مُنْزُلة بِينَ مُنْزِلتُيْ لِا مُؤْمِنَ ولا كافِرَ .

واتفق الفريقان على حكمهم في الآخرة ، فعندهم أن مُن أتى كبيرة فهو خالد مُخَلَد في النار ، لا يُخرُجُ منها لا بشُفاعة ولا بغير شفاعة .

وعند الخوارج أن من أتى كبيرة أنه مُبَاحُ الدم والمال في الدنيا، قُوقَع الاتفاق بينهما في أمرين وُوقع الخلاف بينهما في مُوضِعين .

وأما المرجئة فيقولون: الايمان مجرد التصديق بالقلب والقول، أو أنه قول فقط، قال ابن القيم رحمه الله: وكُذلك الارْجُاءُ رَحْينُ تُقِرُ بالسَمَعْبُودِ تَصْبِحُ كَامُلَإِلْيُكَانَ

وعند الجهمية أن الايمان مجرد المعرفة ، والأعمال ليست من الايمان فايمان أفسق الناس كإيمان أكمل الناس ، ويقولون : لا يضر مع الايمان معصية، قال ابن القيم رحمه الله حاكيا مذهبهم في الايمان :

مدهبهم في الايمان . قالوُا واقدرُار العِبِادِ بأنه م

خُلَاقَهُمْ هُ مُنْتُهُى الاَيْمُانِ الْمُسَانِ وَالنَّاسُ فِي الإِيْمُانِ شَيْءٌ وَاحِدُ وَالنَّاسُ فِي الإِيْمُانِ شَيْءٌ وَاحِدُ وَ اللَّسْنَانِ اللَّسْنَانِ لَا اللَّسْنَانِ اللَّهُ اللْمُعِلَّالِيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعِلَّالِي اللْمُعِلَّالِي الْمُعْلِمُ اللْمُعِلَّالِي الْمُعْلِمُ اللْمُعِلَّةُ اللْمُعِلَّةُ الْمُعِلَّةُ الْمُعِلِي الْمُعِلَّةُ الْمُعِ

وأما أهل السنة فقالوا: الإيمان قولُ باللسان واعتقادً بالخُنَانِ وعَمُلُ بالأركانِ يُزِيْدُ بالطاعة ويُنْقَصُ بالمعُصِيَة .

وعندهم أن مُن أتى كَبيرة يسمى مؤمنا ناقص الايمان و بعبارة أخرى مؤمن بايمانه فاسق بكبيرته ، وفي الآخرة تحت مشيئة الله إن شاء غفر له ، وأدخله الجنة لأول مرة وإن شاء عذبه بقدر ذنو به و بعد التطهير مِن الذنوب مآله إلى الجنة .

س٣٠٨ ـ كَيْفُ كَانُ أَهْلُ السِّنَةِ وَسُطاً فِي أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ صلى اللهُ عليه وسلم بَيْنُ الرَّافِضَـةِ والخــوارِج ، ومَن الرافضة ولماذا سَمُوْ (بذلك ومَا الواحِبُ فِعْلَهُ مَعُ أَهِـُ لَ البِدعِ وكُتْبِهِمْ ، ومَنْ هُوُ المُبْتَدِعُ ومَا الذِي يُعْتَمِدُ عَلَيهِ أَهْلُ البِدعِ ؟

ج \_ الرافضة هم الذين غلو افي أمير المؤمنين علي بن أبي طالب \_ رضى الله عنه \_ وغلو افي أهل البيت و نصبوا العلداوة لجمهور الصحابة كالثلاثة وكفروهم ومن والاهم ، وقالوا: لا ولاء الا ببراء أي لا يتولى أحد علياً حتى يَتَبَرُ أَمِن أبي بكر وعسر .

وكفروا من قاتل علياً وقالوا: إن عليا إمام معصوم ، وسبب تسمية الشبيعة بالرافضة أنهم رفضوا زيد بن علي بن الحسين وارفضوا عنه حينما قالوا له : تبرأ من الشبيخين أبي بكر وعمر \_ رضى الله عنهما \_ فقال : معاذ الله وزيرا جدى ، فتركوه فسموا الرافضة .

وأما الزيدية فقالوا: نتولاهما ونَبْراً مُمَّنُ تَبُرًا منها فخرجوا مع زيد فسموا الزيدية وأما الخوارج فهم الدين خرجوا على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب وفاراتوه بسبب التحكيم وكانوا اثنى عشر ألفا فأرسل اليهم عبدالله بن عباس رضى الله عنهما في فجادلهم ووعظهم فرجع بعضهم وأصر بعضهم على المخالفة له و

ثم إنهم أعلنوا الفرقة وأخذوا في نهب من لم ير رأيهم وقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: « تمرق مارقة على حين فرقة من المسلمين تقتلها أولى الطائفين بالحق» فقتلهم على وطائفته فهم والرافضة في طرفي نقيض رلأن الرافضة غلوا في على وأهل البيت وأما الخوارج فكَفُرُوا علياً وعثمان ومن والاحكما، قال القحطاني رحمه الله:

واحفظ المهل البيت واجب حقهم المراف المهل البيت واجب حقهم المراف المراف المراف عليكا أيما عرفان المراف المنتقصة ولا تزد في قليه تصلى النيار طائفتان فعليه تصلى النيار طائفتان المراف الم

وأما أهل السنة والجماعة فكانوا وسطا بين غلو الرافضة وجفاء الخوارج وتقصيرهم فهداهم الله لموالاة الجميع ومحبتهم وعرفوا لكل حقه وفضله ، ورأوا : أنهم أكمل هذه الأمة اسلاما

وإيماناً وعلماً وحكمةً ، وأنزلُوهُم مُنازِلهم وبهسذا يتبين توسطهم بين هاتين الفر قُتُيْن الظالِمُتُيْن

((فصلل))، دوه

والخُصُوماتِ في الدِّيْنِ و تركُ النَّظُرِ في كُتُبِ المُبَدِّعَةِ، و الإصْغُاءِ المُحَدِّمَةِ ، و كُلُ مُحْدَثَةِ في الدِّيْنِ بِدْعَتَ ، و كُلُ مُتُسِّم بِغَيْرُ الاسلامُ والسَّنَة مِبتَدع .

قالَ الشبيخ رحمه الله: وأهل البدع لا يعتمدون على الكتاب والسنة وآثار السلف من الصحابة والتابعين وإنما يعتمدون على العقل واللغة وتجدهم لا يعتمدونعلىكتب التَفسير المأثورة وإنما يعتمدون على كتب الأدب وكتب الكلام التي وضعتها رؤسـاؤهم ٠

وهذه طريقة الملاحدة أيضــا لإنما يأخــذون ما في كتب الفلسفة وكتب الأدب واللغة وأما كتب القسرآن والحسديث والآثار فلا يلتفتون إليها • هؤلاء يعرضون عن نصوصالا سيآء إذ رهى عندهم لا تُولِيدُ العلمُ وأولَيْكُ يتأولونُ القُرآنُ برأيهم وُفهُمهم بلا آثار عِنَ النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه: قال أحمد : أكثر ما يُخطِي ُ النَّاسِ مِن جهة التَّأوِيلِ والقياس ، وإذا تدبرت حَجَجُ أهلِ الباطلِ رأيتُها دُعَاوِيٌ لا يَقُومُ عليها دُلِيل

٣٧ ـ الايمـانُ باليوم الآخِر

س ٣٠٩ ـ ما هو الايمان باليوم الآخِرِ وما الذِيْ يتضمنه الايمــان به ؟

ج \_ هو الايمان بكل ما أحبر به النبي صلى الله عليه وسلم والحشر والنشر والصحف والميزان والحساب والصمراط والحوض والشنفاعة وأحوال الجنة والنار ومسا أعد اللسمه لأهلهما إجمالا وتفصيلا

ج - المراد التصديق الجازم بما وردمن أن الناس يمتحنون في قبورهم • ففي الصحيحين من حديث البراء بن عازب رضى الله عنهما - عن النبي صلى الله عليه وسلم قال في قوله تعالى : « يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة » نزلت في عذاب القبر • وزاد مسلم : فيقال له : من رُبُك ؟ فيقول ربي الله و نبي مُحَمَّدُ فذلك قوله سبحانه « يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت » •

ر وعن أبى داود: فيأتيه ملكان فيجلسانه فيقولان له: مُنْ رَبّك ؟ فيقولان له : مَا دَيْنَك ؟ فيقولان له : ما ديْنَك ؟ فيقول : ربي الله ، فيقولان له : ما ديْنَك ؟ فيقولان له وديني الاسلام ، فيقولان له : ما هذا الرجل الذي بعث فيكم ؟ فيقول هو رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فيقولان له وصد وما يُدريك ؟ فيقول قرأت كتاب الله تعالى فآمنت به وصد قت فينادى مناد: أن صدق عبدي فأفر شهر و من الجنة ، والبسوه من الجنة ، ويفسح له وافتحوا له بابا إلى الجنة ، وألبسوه من الجنة ، ويفسح له

وقال في الكافر : فيأتيه ملكان فيجلسانه فيقولان له : من ربك ؟ فيقول : هاه هاه ، لا أدري إلى أن قال : فينادى مُنا رمن السماء : أنْ كُذُبُ عُبْدِي فأفرشُوهُ من النار وافتحوا لَهُ بابا إلى النار ، فيأتيه من حرها وسنمومها ويضيق عليه القبر حتى تختلف فيه أضلاعه » .

س ٣١١ ـ ما الدليل على عذاب القبر ونعيمه مِن الكتاب والسنة ؟

ج ـ قوله تعالى في حق آل فرعون : « النار يعرضون عليها غدوًا وعشِياً » ٠٠٠ الخ وقوله تعالى : « ولو ترى إِذِ الظالمون

في غمرات الموت والملا ثكة باسطوا أيديهم أخرجوا أنفسكم اليوم تجزون عذاب الهون » « وإن للذين ظلموا عذابا دون ذلك ولكن أكثرهم لا يعلمون » وقوله تعالى « مما خطيئاتهم أغرقوا فأدخلوا نارا » •

وفي الصحيحين \_ عن عائشة رضى الله عنها \_ أنها سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن عذاب القبر ، قال : «نعم عذاب حق » وقال : « استعيذوا بالله من عذاب القبر » وقال: «إذا تشهد أحدكم فليستعذ بالله من أربع » وذكر منها عذاب القبر •

والحديث المتقدم قريبا قبل هذا السؤال ، وفي الصحيحين عن أبي أيوب ـ رضى الله عنه ـ قال : خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد وجبت الشمس فسمع صوتا فقال : « يهود تعذب في قبورها » وفيهما عن ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ قال : مر النبي صلى الله عليه وسلم بقبرين فقال : « إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير » ، ثم قـال : « بلى إنه كبير ، أما أحدهما فكان لا يستبرى من البول ، وأما الآخر فكان يمشى بالنميمة » •

وفي حديث أنس \_ رضى الله عنه \_ « تنزهوا من البول فإن عامة عداب القبر من البول » •

وورد أن رجلا غل شملة من المغنم فجاء سهم عارئر فقتله ، فقال الناس : هنيئا له الجنة ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « كلا والذي نفسي بيده إن الشملة التي أخذها يوم خيبر من المغانم التي لم تصبها المقاسم تشتعل عليه نارا » •

س ٣١٢ ـ هُلْ عُذَابُ القَبْرِ و نَعِيْمُهُ يَحْصُلُ لِلرُّوْحِ والبَدُنِ جَمِيْعًا ، وضِحْذلك، وهُلْ هُو مُسْتَمَرُ أَمُ يُنْقَطِعُ أَمُ فِيه تَفْصِيْلِ؟ حَمِيْعًا ، وضِحْذلك، وهُلْ جَمِيْعًا والرُّوْحُ تَبْقَى بَعْدُ مُفَارُقَةِ البدنِ مَنْعُمَةً أَوْ مُعُذَبةً وتتصل بالبدن أحيانا ، والعسذاب في القبر

نوعان : دائم كما في قوله تعالى : « النار يعرضون عليها غدوا وعشيا » الآية ·

النوع الثاني : إلى أمد ، ثم ينقطع وهو عسناب بعض العصاة الذين خفت جرائمهم · ثم يخفف عنهم العذاب كمسا يعذبون في النار مدة ثم يزول عنهم العذاب ·

س ٣١٣ \_ عَلِ الرُّوْحُ مُلازِمَةً لِلْبُدنِ فِي البُرْزُخِ ، وضح ذلك ؟

ج \_ لها بالبدن خمسة أنواع من التعلق متغايرة الأحكام.

أحدهما: تعلقها به في بطن الأم جنينا ٠

الثاني : تعلقها به بعد خروجه إلى وجه الأرض

الثالث : تعلقها به في حال النوم فلها به تعلق من وجه ، ومفارقة من وجه .

الرابع: تعلقها به في البرزخ فإنها وإن فارقته وتجردت عنه فإنها لم تفارقه فراقا كلياً بحيثُ لا يبقى لها إليه التفات ألبتة ، فقد ورد ردها إليه وقتُ سلم المسلم ، وورد: أنه يسمع خفق نعالهم كين يُولُونَ عنه، وهذا الرد خاصة لا يوجب إعادة حياة البدن قبل يوم القيامة .

الخامس: تعلقها به يوم بعث الأجساد وهو أكمل أبواع تعلقها بالبدن ولا نسبة لما قبله من أنواع التعلق إليه إذ هو تعلق لا يقبل البدن معه موتا ولا نوما ولا فسادا •

س ٣١٤ ـ ماذا يَكُونُ بَعْدُ فِتْنَةِ القَبْرُ وَنَعِيْمِهِ أَوْ عَذَابِهِ ؟ وَدَلِلْ عَلَى مَا تَقُولَ •

ج \_ تقوم القيامة الكبرى فتعاد الأرواح إلى الأجساد التي كانت تعمرها في الدنيا • وهذه القيامة التي أخبر الله بها في كتابه وعلى لسان رسوله معمد صلى الله عليه وسلم ، وأجمع

عليها المسلمون ، فيقوم الناس رمن قبورهم لرب العالمين حفاة عراد ،

قال تعالى «ونفخ في الصور فاذا هم رمن الأجداث الى ربهم ينسلون » وقال : «خشعا أبصدارهم يخرجون من الأجداث » ، «ثم نفخ فيه أخرى فاذا هم قيام ينظرون » إلى غير ذلك من الأدلية ٠

وفي الصحيحين عن ابن عمر \_ رضى الله عنهما \_ : أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « يقوم الناس لرب العالمين حتى يغيب أحدهم في رشحه إلى أنصاف أذنيه » •

س ه ٣١ ـ ما هُو الِيْزُانُ ، وهُلْ هُو مِيْزُانُ حَقِيْقِي ومـا دُلِيـله ؟

ج \_ الميزان حقيقي له لسان وكفتان توزن به أعمال العباد قال تعالى : « فمن ثقلت موازينه فأولئك هم المفلحون ، ومن خفت موازينه » الآية ، وقال : « ونضع الموازين القسط ليوم القيامة » الآية ،

وأما من السنة ففي حديث البطاقة « فتوضع السجلات في كفة والبطاقة في كفة» قال : «فطاشت السجلات و ثقلت البطاقة ولا يثقل شيء بسم الله الرحمن الرحيم » •

س ٣١٦ ــ هُلِ الذِي يُوْزُنُ العُمَلُ أَوْ صَاحِبُه ؟ وضِّحٌ ذُلِكَ

مع ذكر الدليل • ج \_ اختلف العلماء فقيل : الأعمال وإن كانت أعراضا الا إن الله يقلبها يوم القيامة أجساماً • قال البغوي : يروى هذا عن ابن عباس كما جاء في الصحيح من أن سورتي « البقرة » و « آل عمران » تأتيان يوم القيامة كأنهما غمامتان أو غيايتان أو فر قَانَ من طير صواف • ومن ذلك ما في الصحيح قصة القرآن وأنه يأتي صاحبه في صورة شاب شساحب اللون فيقول : مَن أنت فيقول أنا القرآن الذي أسهرت ليلك وأظمأت نهارك » وفي حديث البراء في قصة سؤال القبر : فيأتي المؤمن شاب حسنن اللون طيب في قصة سؤال القبر : فيأت ؟ فيقول : أنا عَمَلُك الصَّالِح » وذكر عكسه في شأن الكافر والمنافق .

وقيل يُوزنُ كتابُ الأعمالِ كما جاء في حديث البطاقة مما يدل على ذلك .

وقيل يُوزُنُ صاحبُ العمل مَعُ عَمْلِهِ ويشهدُ لهُ ما روى البخاري عن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « إنه ليَأْتِي الرَّجُلُ العَظيْمُ السَّمْيُ يومَ الله عليه وسلم قال: « إنه ليَأْتِي الرَّجُلُ العَظيْمُ السَّمْيُ يومَ القيامة لا يُزِنُ عندُ اللهِ جَناحُ بَعُوضَ قِي، ، قال: « اقرأوا إن شئتُم : ( فلا نُقِيمُ لهم يومُ القيامة وزناً ) .

وروى الامام أحمد \_ رحمه الله \_ عن ابن مسعود \_ رصى الله عنه \_ أنه كان يجنى سواكا وكان دقيق الساقين فجعلت الريح تكفيه ، فضحك القوم منه فقال رسول الله صلى الله عكيه وسلم : رمم تضعكون ؟

قالوا: يا نبي الله ، من دِقَةِ سَاقَيْهِ ، فقال: «والسذي نفسي بيده لهما أثقلُ في الميزان من أُخْدِ » وقد يُمْكِنُ الجمعُ بين هذه الأثار بأن يكون ذلك كله صحيحا ، فتارة توزن الاعمال ، وتارة توزن محالها ، وتارة يوزن فاعلها .

، س ٣١٧ - هُلِ الْمِيْزَانُ وَاحِدُ أَوْ مُتَعَدِّدُ ؟ وضِّحْ ذُلِكُ مَعَ فِرِكِ مَعَ فَرِكِ مَعَ فَرِكِ مَعَ فَرِكِ مَعَ فَرِكِ الْجُوابِ عَمَّا يُعْتَاجُ إِلَى جُوابِ •

ج – قِيْلُ : إنه وَاحِدُ لِجُميع الأمم ولِجميع الاعمال ، وأتى بلفظ الجمع باعتبار تعدد الاعمال والاشتخاص أو للتفخيم كما في قوله تعالى : «كذبت قوم نوح المرسلين » مع أنه لم يرسل إليهم إلا واحدا وكقوله « يا أيها الرسل » وقيل : رلكل عبد ميزان ، وقيل : رلكل عبد ميزان ميزان ، وقيل الأصل ميزان واحد عظيم ولكل عبد فيه ميزان معلق به ، وقيل : جمعه لأن الميزان يحتوي على الكفتين والشاهين واللسان ، ولا يتم الوزن إلا باجتماعها .

رس ٣١٨ ـ ما هي الدُّواوِيْنَ ؟ وما معنى نشرها ؟ واذْكُرُ مَا يَدُلُ عَلَى ذَلْكَ ٠

ج \_ هي صحائف الأعمال ، ونشرها : بسطها وفتحها ، فآخذ كتابه بيمينه ، وآخذ كتابه بشماله ، أو من وراء ظهره قال تعالى : « فأما من وتى كتابه بيمينه فيقول هـاؤم اقرؤا كتابيه » وقال : « وكل إنسان ألزمناه طائره في عنقه ونخرج له يوم القيامة كتابا يلقاه منشورا اقرأ كتابك كفى بنفسك اليوم عليك حسيبا » وقال : « وإذا الصحف نشرت » •

س ٣١٩ ـ ما هُوُ الحِسُابُ ، وما الدُّلِيْل عليه مِن الكتاب والسنة ؟

ج \_ هو توقیف الله عباده قبل الانصراف من المحشر على أعمالهم خيرا كانت أو شرا ·

والدليل قوله تعالى : « يوم يبعثهم الله جميعا فينبئهم بما عملوا أحصاه الله ونسوه » ، وقال « فأما من أوتى كتابه بيمينه فسوف يحاسب حسابا يسيرا » الآيتان •

وفي الصحيحين عن عائشة \_ رضى الله عنها \_ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ليس أحد يحاسبيوم القيامة إلا هلك » فقلت: يا رسول الله ، أليس قد قال الله تعالى: « فأما من أوتى كتابه بيمينه فسوف يحاسب حسابا يسيرا » فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « ذلك العرض وليس أحد يناقش الحساب يوم القيامة إلا عذب » •

ولهما عن ابن عمر ـ رضى الله عنهمـا ، قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « إن الله يدنى المؤمن فيضع عليه كنفه ويستره رمن الناس ويقرره بدنو به ويقول له : أتعرف ذنب كذا أتعرف ذنب كذا حتى إذا قرره بذنو به ورأى في نفسه أنه قد هلك • قال فإني قد سترتها عليك في الدنيا ، وأنا أغفرها لك اليوم ثم يعطى كتاب حسناته » •

س ٣٢٠ \_ هُلْ هُنَا كَفُرْقُ بَيْنُ مُعَاسَبَةِ الْمُؤْمِنِ ومُعَاسَبَةِ الْمُؤْمِنِ ومُعَاسَبَةِ الْكَافِرِ ؟

ج \_ نعم ، المؤمن توزن حسناته وسيئاته ، فمن رجعت حسناته على سيئاته دخل الجنة، ومن خفت موازينه بأن رجعت سيئاته بحسناته دخل النار ، وأما من تساوت حسناته وسيئاته فقيل إن أولئك أصحاب الأعراف وأما الكفار فلا يحاسبون مُحاسبة من توز حسناته وسيئاته، فإنه لا حسنات لهم ولكن تعد أعمالهم فتحصى فيوقفون عليها ويقررون بها فيوقفون عليها ويقررون بها فيوقفون عليها ويقررون بها فيوقفون عليها ويقررون بها

قال تعالى: «أولئك لهم سوالالحساب » وقال: «وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثورا »، وقال: «فلا نقيم لهم يوم القيامة وزنا» وقال: «والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن مالاً» • • • النح •

س ٣٢١ ــ ما هُوُ الحُوْضُ، وأَيْنُ مُوْضِعُهُ ومامِعْنَى الايمانِ به ، وماحكُمُ الايمانِ به ، ومَنْ يُرِدُهُ ، وما مَسَافَتُهُ ، وكُمْ عَدَدُ رَكِيْزَانِهِ ، وما هُوَ الدليلَ عَلَى ذلكِ ؟

ج \_ الحوض ، المراد حوض النبي محمد صلى الله عليه وسلم ، ومعنى الايمان به التصديق الجازم بما أجمع عليه أهل الحق من أن للنبي صلى الله عليه وسلم حوضًا في عرصات القيامة ترد عليه أمته صلى الله عليه وسلم .

أخرج الشبيخان وغيرهما من حديث عبد الله بن عمرو بن

العاص \_رضى الله عنهما\_قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « حوضي مسيرةُ شهر ماؤهُ أبيضُ مِن اللّبن ، وريحه أطيب من ريح المسك ، كيزانه كنجوم السماء ، مَن شربُ منه لا نظمأ أبدا » •

س ٣٢٢ ــ ما الذي يَتلَغُّصُ مِن الأَحَادِيْثِ الوَارِدَةِ فِي صِفَةِ الْحَوْضِ وَمِن أَيْنُ يُمُــدُ؟

ج \_ قال في شرح الطحاوية : والذي يتلخص من الأحاديث الواردة في صفة الحوض أنه حوض عظيم ، ومورد كريم يمد من شراب الجنة من نهر الكو ثر الذي هو أنند بياضاً من اللبن وأبرد من الثلج وأحلى من العسل وأطيب ريحا من المسك، وهو في غاية الاتساع عرضه وطوله ســواء كل زاوية من رواياه مسرة شهر .

س ٣٢٣ \_ هل العُوْضُ مُغْتَصُّ بِنُبِيِّنَا مُعُمَّدٍ صلى اللهُ عليه وسلم ، وهُلُ هُوُ قَبْلُ الليزُانِ ؟ بَرَبِينَا مُعُمَّدٍ صلى الله

ج \_ الحوض الأعظم مختص بنينا محمد صلى الله عليه وسلم لا يشركه فيه نبي غيره · وأما سائر الأنبياء فقد روى الترمذي في جامعه عن سمرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن لكل نبي حوضًا ولم يتباهون أيهم أكثر ورداً ولم يأرجو أن أكون أكثرهم وردا » ·

والذي يترجع أن الحوض قبل الميزان والصراط كما ذكره بعض المحققين والذي عليه أهل الحق أن الكوثر غير الحوض وأنه قبل الصراط وقال بعضهم:

للهُ الله أُدُونُ الرُسْلِ ماءُ مُبرُّداً

ويشرب منه المؤمنون وكل من الهرام المرام المر

ر س ٣٢٤ ـ ما هُو الصِّرَاطُ ، وأَيْنُ مُوْضِعُهُ ، ومَا صِفْةُ مُرُوْرِ الناسِ عليه، وما حُكْمُ الايمانِ بِهِ ؟ واذكر الدليل على ذلك .

ج ـ « الصراط » لغة الطريق الــواضح ، وفي الشرع : الجسر المنصوب على متن جهنم بين الجنة والنار يرده الأولون والآخرون على قدر أعمالهم ، والايمان به واجب .

لما في الصحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «يضرب الصراط بين ظهري جهنم ويمر المؤمنون عليه فراقاً فمنهم من يُمُرُ كالبُرُق ، ثم كَمُرُ الريح ثم كُمُرُ الطير وأشُك و الرجال ، حتى يجيءُ الرجل ولا يستطيعُ السَّيْرُ الا زَجْفَا ، وفي حافتيُّهُ كلاليْبُ مُعَلَقَةً مُأْمُورَةً بأخْدِ مَن أَمِرُت بأخْدِهِ فَمُحْدُوْشَى حافتيُّهُ مِلَالِيْبُ مُعَلَقَةً مُأْمُورَةً بأخْدِ مَن أَمِرُت بأخْدِهِ فَمُحْدُوْشَى حافتيُّهُ مِنْ أَمِرُت بأخْدِهِ فَمُحْدُوْشَى السَّيْرُ اللَّهُ اللْمُوالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

ناج ومُكُرُدُسُ في النار » • وعن أبي سعيد الخدري - رضى الله عنه - أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : «يُخلصُ المؤمنون مِن النار فيكبسُونَ على قنطرة بين الجنة والنار فيُقتصُ لِبعضِهم مِن بعض مَظالِمُ كَانَتُ بينهُم في الدنيا حتى إذا هُذَبُو ا و نَقُو ا أَذِن لهم في دُخولِ كَانَتُ بينهُم في الدنيا حتى إذا هُزَبُو ا و نَقُو ا أَذِن لهم في دُخولِ

الجنة ، فوالذي نفسي بيده الأحدُّم أهدي بِمُنْزِلِهِ في الجنة منه بمنزِلهِ في الجنة منه بمنزله كان في الدنيا » •

ومما ينسب إلى الشيخ رحمه الله:
وأقر الميزان والحروض الذي المراف أرجرو بأنتي منه ديًا أنهك وكذا الصراط يمد فيوق جُهنيم المراف يمد في المراف في المراف المراف

س ٣٢٥ \_ ما هُوُ الايمانُ بالجنة والنارِ ؟ وأذكر الدليل على ذلك .

ج \_ هو الاعتقاد الجازم بأن الجنه والنار مخلوقتان لا تفنيان ، فالجنة دار أوليائه أعدها الله وما فيها من النعيم المقيم لهم .

قال تعالى : « وأما الذين سعدوا ففي الجنة خالدين فيها» الآية ، وقال : « جنات عدن التي وعد الرحمن عباده بالغيب إنه كان وعده مأتيا » الآيتان ، وقال : « مثل الجنة التي وعد المتقون تجري من تحتها الأنهار » الآية •

والنار دار لأعدائه أعدها الله وما فيها من أنواع العذاب لهم ، قال تعالى : « لا يفتر عنهم وهم فيه مبلسون » ، وقال : « الذي يصلى النار الكبرى ثم لا يموت فيها ولا يحيى» ، وقال: « فأما الذين شقوا ففي النار لهم فيها زفير وشهيق ٠٠ » الآية إلى غير ذلك من الأدلة الكثيرة في القرآن ٠

وفي الصحيحين: « يجاء بالموت في صورة كبش أملح ، فيوقف بين الجنة والنار ، ويدبح ويقال: يا أهل الجنة خلود فلا موت ، ويا أهل النار خلود فلا موت » ، قال ابن القيم رحمه الله:

أو ما سمعت بذبحه للمؤت بيث رفي ما سمعت بذبحه للمؤت بيث رفي الضان المنزلين كذبيج كبش الضان حاشا لذا الملك الكريم وأنتما المحتوم للإنسان هُ منه كبشك أملحا والله ينشىء منه كبشك أملحا والله ينشىء منه كبشك المعكاد يرى لنكا بعيان

سر ٣٢٦ ـ مَنْ أُولُ مَنْ يَسْتَفْتِحُ بِابُ الْجَنَّةِ ؟ وأذكرالدليلُ على ما تقول ٠ ج \_ محمد صلى الله عليه وسلم كما ثبت في الصحيح عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ; « آرتي باب الجنة يوم القيامة فأستفتح فيقول الخازن: مكن أنت ؟ فأقول محمد، فيقول: بِكُ أُمِرْتُ أَنْ لا أَفْتَحُ لِأَحْدِرِ قَبْلُكُ » .

ال الناظم: رُسُورُهُ، وأول مفتوح له بات جنسة وأول مفتوح له بات كأول محب وربغ ينسير تردد

س ٣٢٧ \_ مُنْ أُولُ مَنْ يَدْخُلُ الْجُنَّةُ مِن الأُمْمِ ؟ وما الدليل على ذلك ؟

ج - أمة النبي محمد صلى الله عليه وسلم كما ثبت في الصحيحين عن أبي هريرة - رضى الله عنه - قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « نحن السابقون الأولون يوم القيامة ، بُيْدُ أَنهُمُ أُوتُوا الكتابُ مِن قَبْلِنَا وأو ربيناهُ مِن بعدهم، وروى مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة - رضى الله عنه - قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « نحن الآخرون الأولون يوم القيامة ، ونحن أول من يدخل الجنة » الآخرون الأولون يوم القيامة ، ونحن أول من يدخل الجنة »

قال ابن القيم رحمه الله :
هـندا وأوّلهم دُخَوُ وُلا خَرْرُ خَلْ وَ اللّهِ مَنْ قَلْدُ خَصْ بالقرآن والأنبياء على مراتبهم رمن التّوه والأنبياء على مراتبهم رمن التّوه والله مراز والمنه أخمه سنباق بالله مدا وأمنة أحمه سنباق بالله واحقهم بالسبق أسبقهم إلى الله والتصديق بالقرآن والتصديق بالقرآن

# ُوكَذَا أَبُو بَكُر هُو الصَّدِيْقُ أَسُّهِ بَقُهُمْ كُخُولًا قُولَ ذِي بُرْهُ سُانِ

ر وس ٢٢٨ ـ ما هي الشَّفَاعَةُ ؟ وما الثبتةُ مِنها ؟ ومسا شُرُوطها ؟ وما النَّفِيَةُ ؟

ج \_ هي لغة : الوسيلة والطلب ، وعرفها بعضهم بأنها سؤال الخير للغير ، وقيل : هي السؤال في التجاوز عن الذنوب والجرائم ، والشفاعة المثبتة : هي التي أثبتها الله تعالى لأهل الاخلاص

ولها شرطان مذكوران في قوله تعالى : « وكم رمنملك في السموات لا تغنى شفاعتهم شيئاً الا من بعد أن يأذن الله لمن يشيئاً الا من بعد أن يأذن الله لمن أذِنَ يشاء ويرضى » ، وقال : « يومئذ لا تنفع الشفاعة إلا مُن أَذِنَ له الرحمن ورضي له قولا »

وأما المنفية فهي التي تطلب من غير الله أو بغير إِذْنه أو لأهل الشرك قال تعالى : ﴿ مَنْ قَبِلَ أَنْ يَأْتِي يُومَ لَا بِيعٍ فَيهِ وَلَا خلة ولا شفاعة » الآية

عله ولا شفاعه » الآية . س ٣٢٩ ـ ما أقْسُامُ الشَّهْفَاعَةِ المُثْبِّتَةِ الخَاصَّةِ بالرَّسِولِ صلى الله عليه وسلم والعَامَةِ لهُ ولِغَيْرُهُ مِنَ المُسلائكِةِ والنَّبِيِيْنَ والرُّسُلِين والمؤمنين '؟

ج \_ أما الأقسام التي ذكرها شيخ الاسلام في الواسطية فثلاثه : اثنتان خاصتان به صلى الله عليه وسلم .

الأولى : الشيفاعة العظمى وهي شيفاعته صلى الله عليك وسلم رلأهرل الموقف حتى يقضى بينهم بعد أن يتدافع الأنبياء أصحب اب الشرائع من آدم إلى نوح وإبراهيم وموسى وعيسى عليهم السلام •

وهي المقام المحمود قال تعالى: «عسى أن يبعثك ربك مقاما محمودا » قيل : إنه المقام الذي يقومه صلى الله عليه وسلم للشفاعة يوم القيامة للناس ليريحهم ربهم مما هم فيه ، وهذا القول هو الذي دلت عليه الأدلة الصحيحة في تفسير الآية .

(القول الثاني) إنه اعطاؤه صلى الله عليه وسلم لـــوا؟ الحمد يوم القيامة ، ولا مُنَافَاة بين كو يه قائماً مُقَام الشفاعة و سُده لِلا أَ الْحُمْد ، قال الناظم :

وبيده لواء الحمد و قال الناظم في المحكمة و و رو رو المحكمة و ألف المحكمة و ألف المحكمة و المحكمة المحكمة و المحكمة

الثانية: شفاعته في أهل الجنة أن يدخلوها • وأما العامة، وهي التي له ولسائر النبيين والصديقين وغيرهم ، فيشفع فيمن استحق النار أن لا يدخلها وفيمن دخلها أن يخرج منها أنهاها في شرح الطحاوية إلى ثمانية أقسام •

ر س ٣٣٠ - إلى كُمْ أَنْقُسُمَ الناسُ فِي إِثْبُاتِ الشَّفَاعُـةِ وَعُدُمِهِـُا؟

ج ـ إلى ثلاثة أقسام : طرف ان ووسط ، فقسم نف و الشفاعة كما مر ، وهم الخوارج والمعتزلة فنفوا شفاعته صلى الله عليه وسلم في أهل الكبائر .

وقسم أثبتوها للأصنام وهم المشركونكما ذكر الله عنهم في كتابه بقوله: « ويقولون هؤلاء شفعاً أنا عند الله » •

وقسم توسطوا : وهم أهـل السنة فأثبتوا الشفاعـــة بشروطها المتقدمة ·

وظها المقدمة . س ٣٣١ ـ هُلُ يَدْخُلُ أَحَدُ الْجِنَّةُ بِغَيْرُ شَفَاعَةً ؟ ج ـ نعم: يخرج الله أقو امامن النار بغير شفاعة بل بفضله ورحمته ويبقى في الجنة فضل عمن دخلهامن أهل الدنيا فينشىء الله لها أقواما يدخلهم الجنة ·

وفي الصحيحين من حديث أبي سعيد الخدري ـ رضى الله عنه ـ في حديثه الطويل قال: فيقول الله: « شفعت الملائكة وشفع النبيون ولم يبق إلا أرحم الراحمين فيقبض قبضة من النار فيخرج منها قوما لم يعملوا خيرا قط » •

وقُلُّ يُخْرِجُ اللهُ العظيمُ بِفُضَيْلِهِ وَقُلْ يُخْرِجُ اللهِ مِن النارِ أقوامًا مِن الفحْمِ تطرحُ على النهو في الفردوس تحيا بمارته ور رور وعلى النهو في الفردوس تحيا بمارته ور رور وكبر حميل السيل إذ جاء يطفح

٢٩ ـ الايمـانُ بالقَـدُرِ خُيرِهِ وَشُرِهِ س ٣٣٢ ـ ما هُوُ الايمانُ بالقُدرِ ؟

ج ـ هو التصديق الجازم بأن كل خير وشر فهو بقضاء الله وقدره ، وأنه الفعال لما يريد ، لا يكون شيء إلا بارادته ، ولا يخرج شيء عن مشيئته ، وليس في العالم شيء يخرج عن تقديره ، ولا محيد لأحد عن القدر المقدور ، ولا يتجاوز ما خط في اللوح المحفوظ .

وأنه خالق أفعال العباد والطاعات والمعاصي •

ومع ذلك فقد أمر العباد ونهاهم وجعلهم مختارين لأفعالهم غير مجبورين عليها بل هي واقعة بحسب قدرتهم وإرادتهم و

والله خالقهم وخالق قدرتهم يهدي من يشاء برحمتمه ويضل من يشاء بحكمته ، لا يسال عما يفعل وهم يسألون •

# س ٣٣٣ ـ ما هي مراتبُ القَدَرِ وما دُلِيْلُهَا ؟

ج \_ مراتبه أربع : الأولى: اثبات علم الله بكل شيء، وتقدم أدلة اثبات صفة العلم في جواب ( ١٣٤ مإلى ١٤٣) ونذكر زيادة على ما هناك ، قال تعالى : « لكن الله يشهد بما أنزل اليك أنزله بعلمه » ، وقال : « فإن لم يستجيبوا لكم فأعلموا أنما أنزل بعلم الله » •

المرتبة الثانية : مرتبة الكتابة ، وهي كتابة الله لجميع الأشياء باللوح المحفوظ الدقيقة والجليلة، ما كان وما سيكون ودليل هذه المرتبة قوله تعالى : « ما أصاب من مصيبة في الارض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها إن ذلك على الله يسير » •

وفي حديث عبادة بن الصامت رضى الله عنه: «أن أول ما خلق الله القلم فقال: أكتب، فقال: يارب وماذا أكتب؛ قال: أكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة » ٠٠٠ الحديث ٠

المرتبة الثانية: مرتبة المسيئة الشاملة النافذة التي لا يردها شيء ، وقدرته التي لا يعجزها شيء ، فجميع الحوادث واقعة بمشيئة الله وقدرته قال تعالى: « وما تشاءون إلا أن يشاء الله رب العالمين » وتقدم أدلسة إثبات صِفتي الأرادة والمشيئة في جواب سؤال ١٥٥٠ .

المرتبة الرابعة: الايمان بأن الله خالق الأشياء كلها وموجدها وقال: «الحمد وموجدها وقال: «الله خالق كل شي»، وقال: «الحمد لله رب العالمين» وقال: «بديع السموات والارض»، «والله خلقكم وما تعلمون» وقال «وخلق كل شيء فقدره تقديرا»

وهذه المرتبة رمن مراتب القدر وهي مرتبة خلق الله سبحانه لأعمال العباد وتكوينها وإيجاده لها أمر متفق عليه بين الرسل صلى الله عليهم وسلم ، وعليه اتفقت الكتب الالهية والفطر والعقول .

وخالف في ذلك مجوس هذه الأمة ، فأخرجت طاعسات ملائكته وأنبيائه ورسله وعباده المؤمنين ، وهي أشرف ما في

العالم عن ربوبيته وتكوينه ومشيئته، بل جعلوهم هم الخالقين لها ولا تعلق لها بمشيئته ولا تدخل تحت قدرته .

وكذلك قالوا فيجميع أفعال الحيوانات الاختيارية فعندهم أنه سبحانه لا يقدر أن يهدي ضالا ولا يضل مهتديا ، ولا يقدر أن يجعل المسلم مسلما والكافر كافرا والمصلي مصليا ، ولمنما ذلك بجعلهم أنفسهم ، كذلك لا بجعله تعالى .

وقابلهم الجبرية فقالوا: العبد مجبور على أفعاله مقهـور على العبد لله في وجودها ألبتة ، ولا هي واقعــة بارادته واختياره ، وغلا غلاتهم فقــالوا: بل هي عين فعل الرب ولا ينسب إلى العبد إلا على المجاز .

والله سبحانه يلوم العبد ويعاقبه ويخلده في النار عــــلى ما لم يكن للعبد فيه صنع ولا فعله بل هو محض فعل اللـــه ــ تعالى عن قولهم علوا كبيرا ــ •

والحق ما عليه أهل السنة وهو أن العباد فاعلون حقيقة والله خالقهم وخالق قدرتهم وإرادتهم: قال ابن القيم رحمه الله تعالى:

وعمُ وعمُ قُدُرتِه تدلُّ بأنَّهُ وعمُ وَ فَعَالِ لِلْعَيُوانِ هُو جَالِقُ الأَفْعَالِ لِلْعَيُوانِ هُو خَلَقُهُ حَقَا وأَفْعَالُ لَهُمْ الْأَمْسِرَانِ حَقَالُ لَهُمْ الْأَمْسِرَانِ حَقَالُ الْهُمْ عَيْنَانِ الْحَيْرِ والتَّكْذِيبِ بالْ الْمُسْرَانِ الْحَيْرُ والتَّكْذِيبِ بالْ الْمُسْرَانِ الْحَيْنَانِ الْحَيْنَانِ الْمُسْرُوا بعينَانِ أَعْسَانِ أَعْسَانِ أَعْسَانِ الْمُسْرَوا بعينَانِ الْعَيْنَانِ الْمُسْرِوا بعينَانِ الْعَيْنَانِ الْمُسْرِوا بعينَانِ الْمُسْرِوا اللّهِ وَعَالَاتِ الْعَيْنَانِ فَعَلَيْهِ اللّهِ وَعَمَالِتِ الْعَيْنَانِ فَعَقَيْقَةُ القَدْرِ الذي خَالُ الْوَدِي وَ وَعَمَالِتِ الْعَيْنَانِ فَعَقَيْقَةُ القَدْرِ الذي خَالَ الْوَدِي وَ وَعَمَالِتِ الْعَيْنَانِ فَعَقَيْقَةُ القَدْرِ الذي خَالَ الْوَدِي وَ وَعَمَالِتِ الْعَيْنَانِ فَعَقَيْقَةُ القَدْرِ الذي خَالَ الْوَدِي وَ وَعَمَالِ اللّهِ الْمُحْمِنِ فَعَلَيْهِ هُمُ وَالْمُحْمِنِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّه

واستحسن ابن عقيل ذا من أحمد السرّض الرّبان للسرّض الرّبان عن السرّض الرّبان قال الامام شنفي القُلوب بلفظة و في ذات معكان

ر الله المُعْلَقُ بِنَامُ التَّقَدُرُ ؟ وَمَا دُلِيْلُ مَا لَمْ يَتَقَدُّمُ لَهُ دُلِيْلُ مَا لَمْ يَتَقَدُّمُ لَهُ دُلِيلَ ؟ وَمَا دُلِيْلُ مَا لَمْ يَتَقَدُّمُ لَهُ دُلِيلٌ ؟ وَمَا دُلِيْلُ مَا لَمْ يَتَقَدُّمُ لَهُ دُلِيلٌ ؟ وَمَا دُلِيْلُ مَا لَمْ يَتَقَدُّمُ لَهُ دُلِيلً ؟ وَمَا دُلِيْلُ مَا لَمْ يَتَقَدُّمُ لَهُ دُلِيلًا ؟ وَمَا دُلِيْلُ مَا لَمْ يَتَقَدُّمُ لَهُ دُلِيلًا ؟ وَمَا دُلِيْلُ مَا لَمْ يَتَقَدُّمُ لَهُ دُلِيلًا ؟ وَمَا دُلِيلًا مَا لَمْ يَتَقَدُّمُ لَهُ اللَّهُ يَتَقَدُّمُ لَهُ اللَّهُ إِنَّالٍ القَدْرِ ؟

ج - الأول : التقدير العام لجميع الأشياء بمعنى أن الله علمها وكتبها وشاءها وخلقها .

الثاني التقدير العمري وهو تقدير كل ما يجرى عـــــلى العبد في حياته إلى نهــــاية أجله ، وذلك شامل للرزق والأجل والعمل والسعادة أو الشقاوة ·

ودل عليه حديث ابن مسعود المخرج في الصحيحين مرفوعا: «إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يوما نطفة ، ثم يكون علقة مثل ذلك ، ثم يرسل إليه الملك فينفخ فيه الروح ويؤمر بأربع كلمات بكتب رزقه وأجله وعمله وشقى أو سعيد » ٠٠٠ الحديث .

الثالث: التقدير السنوي ، وذلك يكون في ليلة القدر ، ويدل عليه قوله تعالى : « فيها يفرق كل أمر حكيم » •

قال ابن عباس ـ رضى الله عنهما : يكتب من أم الكتاب في ليلة القدر ما هو كائن في السنة من الخير والشر والأرزاق والآجال حتى الحُجّا ج يقال : يُحُجُّ فلانٍ ويُحُجُّ فلان .

وقال الحسن ومجاهد: « يبرم في ليلة القدر في شهــر رمضان كُلُ أجل وعمل وخلق ورزق وما يكون في تلك السنة» • الرابع: التَّقدير اليومي ويدل عليه قوله تعـالي: « كل

الرابع: التقدير اليومي ويدل عليه قوله تعالى: «كل يوم هو في شأن » وأخرج ابن جرير عن عبد الله بن حنيف الأزدي وابن أبي حاتم عن أبي الدرداء عن النبي صلى الله

عليه وسلم في تفسير قوله تعالى : « كل يوم هو في شأن » قال: « من شأنه أن يغفر ذنبا ويفرج كربا ويرفع قوما ويضمع آخرين » •

س ٣٣٥ ـ هُلِ العُرْشُ مُغْلُوقٌ قَبْلُ القَلْمِ ، أَمْ القَلْمُ قَبْلُ ، وضح ذلك • وما الدليل على ذلك وما الجواب عن حديث عبادة؟

ج \_ العرش خلقه متقدم على خلق القلم ، في الصحيح من حديث عبد الله بن عمرو \_ رضى الله عنه \_ قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « قدر الله مقادير الخلق قبل أن يخلق السموات بخمسين ألف سنة وكان عرشه على الماء » •

وأما حديث عبادة بن الصامت فقال العلماءُ: إما أن يكون معناه عند أول خلقه قال له: « اكتب » •

وإما على أنه أول مخلوقات هذا العالم ليتفق الحديثان إذ حديث عبد الله بن عمرو صريح في أن العرش سابق على التقدير ، والتقدير مقارن لخلق القلم ، قال ابن القيم - رحمه الله :

والناس مُختَلِفُونُ فِي القَلْمِ الذِي النَّالِ مَنْ السَدِيانِ مَنْ السَدِيانِ مَنْ السَدِيانِ القضاء به مِن السَدِيانِ مَنْ كَانُ قَبْلُ العُوشُ أَوْ هُو بَعْدُهُ وَ بَعْدُهُ وَ العَلَا الهَمَدُانِ وَلَانِ عِنْدُ أَبِي العَلَا الهَمَدُانِ وَالحَسَقُ أَنَّ العُوشُ قَبْلُ لِأَنَّهُ كَانُ ذَا أَركَانِ وَلَيْ العَلَى العَلَا الهَمَدُانِ وَلَيْ العَرْشُ قَبْلُ السَّرِيْفِ تَعْقَبُتُ وَلَيْ العَلَى الْمَرْيُفِ تَعْقَبُتُ وَلَيْ العَلَى الْمَالِ العَلَى اللَّهِ القَلَى المَّلِي العَلَى السَّرِيْفِ تَعْقَبُتُ وَلَيْ اللَّهِ القَلَى السَّرِيْفِ تَعْقَبُتُ اللَّهُ وَلَيْ السَّرِيْفِ تَعْقَبُتُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْلُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

س ٣٣٦ \_ ما حُكُمُ الاحْتِجَاجِ بِالقَدُرِ على تُرْكِ أَمْرٍ ، أَوْ فِعْلِ نَهْيِ ؟ وما الواجِبُ عَلَيْنَا نَعُو َ ذَلَكَ وما الدليل على ذَلَكَ ؟

"ج \_ لا يجوز لنا أن نجعل قضاء الله وقدره حجة لنسا في ترك أمر ، أو فعل نهي ، بل يجب علينا أن نؤمن ونعلم أن لله الحجة علينا بانزال الكتب ، وبعثة الرسل • قال الله تعالى : « رسلا مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس حجة بعد الرسل

قال شيخ الاسلام: والاحتجاج بالقدر حجة داحضة باطلة باتفاق كل ذى عقل ودين من جميع العالمين والمحتج به لا يُقْبُلُ مِن غَيْرِه هَذِهِ الحُجَّة ُ إِذَا احْتَجَّ بِهِ فِي ظُلْم طُلْمَهُ إِيَّاهُ و تَرُك مَا يَجِبُ عليه مِن حُقُوبَه بُلُ يُطْلُبُ منه مَا لَهُ عَليه و يُعَاقِبُه على عُدُوانِه عليه و إنما هو مِن جنس شبه السَّوْ فُسُطًا بِيُة التي تعرض في العلوم .

ولا يحتج به أحد إلا مع عدم علمه بالحجة بما فعله فاذا كان معه علم بأن ما فعله هو المصلحة وهو المأمور وهو الذي ينبغي فعله لم يحتج بالقدر وكذلك إذا كان معه علم بأن الذي لم يفعله ليس عليه أن يفعله أو ليس بمصلحة أو ليس هـو مأمورا به لم يحتج بالقدر بل إذا كان متبعا لهـواه بغير علم احتج بالقدر .

# س ٣٣٧ \_ مِن المُوجَّةُ إِليَّهِ الْأَمْرُ والنَّهِيُ ؟

ج \_ المستطيع للفعل والترك قال الله تعالى: « لا يكلف الله نفسا إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت» وقال: « فاتقوا الله ما استطعتم » وقال « ولله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا » وقال النبي صلى الله عليه وسلم : « اذا أمر تكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم » •

س ۳۳۸ ـ ما مُعْنَى الرِّضَى بالقَضَاءِ ، وما حُكُمُ الرَّضَى به، وما الدليل على ذلك ؟

ج \_ الرضى : هــو التسليم وسكون القلب وطمأنينته والقضاء الذي هو وصفه سبحانه وفعله القائم بذاته كله خير وعدل وحكمة يجب الرضى به كله ، وأما القضاء الذي هــو المقضى فهو نوعان :

والنوع الثاني : الكوني القدري ، منه ما يجب الرصى به كالنعم التي يجب شكرها ، ومن تمام شكرها الرضى بها ٠

ومنه ما لا يجوز الرضى به كالمعائبوالذنوبالتي يسخطها الله ، وإن كانت بقضاء الله وقدره ·

ومنه ما يستحب الرضى به كالمصائب ، قال ابن القيم رحمه الله والمعترضون على الله ثلاثة أقسام : معترضون على أسمائه وصفاته ومعترضون على شرعه ودينه ومعترضون على قضائه وقدره ، ولا يتم للعبد دين وإيمان إلا بترك هسذا الاعتراض والتسليم للحكم الديني والقدري •

س ٣٣٩ \_ إذا كان قُدْ سَبَقُ القَضَاءُ والقَـدُ بِالشَّفَاوُةِ وَالسَّعَادُ عَلَى الشَّفَاوُةِ وَالسَّعَادُةَ فَمَا حُكُمُ تُرْكِ الأَخْذِ بِالأَسْبَابِ والاعْتُمَادُ عَلَى مَاسَبُقُ وضح ذلك تُوضِيعَ شَافِياً \* وُبَيِّنُ انقِسَام الناسِ في الشرعِ والقَـدُرِ •

ج \_ لا يجوز لأن القدر السابق لا يمنع العمل ولا يوجب الاتكال بل يوجب الجد والاجتهاد والحرص على الأعمال الصالحة ، ولهذا لما أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه بسبق المقادير وُجُرُيَانِهَا وجُفُوفِ القلم بها فُقِيْلُ لَهُ : أفلا نُتَكِلُ على كتابنا و ندع العمل .

قال: «لا، ولكن اعملوا فكل ميسر لما خلق له» • أمسا أهل السعادة فسيسرون لعمل أهل السعادة وأما أهل الشقاوة فسيسرون لعمل أهل الشقاوة ثم تلا: « فأما من أعطى واتقى وصدق بالحسنى فسنيسره لليسرى وأما من بخل واستغنى وكذب بالحسنى فسنيسره للعسرى •

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز » الحديث .

والناس في الشرع والقدر على أربعة أنواع فشر الخلق مُن يحتج بالقدر لنفسه ولا يراه حجة لغيره يستند إليه في المدائب والمعائب ولا يطمئن إليه في المصائب و

ر وبازار هؤلاؤخير الخلق الـذين يستغفرون مِن المعـاثب ويصبروُّون على المصائب ·

والثالث من لا ينظر إلى القدر لا في المعائب ولا في المصائب التي هي أفعال العباد بل يضيفون ذلك إلى العبد وإذا أساؤا استغفروا وهذا حسن لكن إذا أصابتهم مصيبة بفعل العبد لم ينظر إلى القدر الذي مضى بها عليهم ولا يقولون لمن قصر في حقهم دعوه لو قضى شيء لكان لا سيما .

وقد تكون المصيبة بسبب ذنو بهم فلا ينظرون إليها قال تعالى : « أو لما أصابتكم مصيبة قد أصبتم مثليها » الآية ·

ورابعهم من يحتج بالقدر لكل أحد وهذا مذهب غللة الجبرية وقد بين فساده شرعا وعقلا أه · التقسيم من كلام الشيخ رحمه الله ·

عُريْفُ الايمُسَانِ هَا مَا مَرْيُفُ الايمُسَانِ عَنْدُ أَهُسِلِ السَّنَةِ وَالْجَمَاعِسَةِ ؟ وَالْجَمَاعِسَةِ ؟

ج - قسولُ القلبِ واللسانِ ، وعمل القلبِ واللسانِ

والجوارح ، وأنه يزيد وينقص ، تزيده الطاعــة وتنقصــــه المعصية قال بعضهم :

وقُلْ إِنَّمَا الايمانُ قُولُ وَبِيتُةً وَلَا إِنَّمَا الايمانُ قُولُ وَبِيتَةً وَقُلْ إِنَّمَا الايمانُ وَفَعْلَ عَلَى قَدُولِ النبي مُصرحُ ويُنْقُصُ طُوْرًا بِالمُعَاصِيُّ وَتَارُةً ﴿
وَيُنْقُصُ طُوْرًا بِالمُعَاصِيُّ وَتَارُة ﴿
وِينْقُصُ طُوْرًا بِالمُعَاصِيُّ وَتَارُة ﴿
وَيُنْقَصُ طُوْرًا بِالْمُعَامِدِ يَنْمِي وَفِي السَوْزُنِ يَرْجُحُ

#### س ٣٤١ ـ ما هو قول القلب وما دليله؟

ج \_ قول القلب يكون بتصديقه وايقانه ، قال الله تعالى : « والذي جاء بالصدق وصدق به أولئك المتقون » ، « وكدلك نرى ابراهيم ملكوت السموات والارض وليكون رمن الموقنين» وقال : « إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله و رسوله ثم لم يرتابوا » وقال : « قولوا آمنا بالله وما أنزل الينا » الآية •

# س ٣٤٢ ـ ما هُوُ قُوْلُ اللِّسَانِ وما دُليْلُه ؟

ج \_ هو النطق بالشهادتين : شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله ، والاقرار بلوازمها ، قال تعالى : «إلا من شهد بالحق وهم يعلمون » ، « إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا » •

وقال صلى الله عليه وسلم: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشبهدوا أن لا إله إلا الله وأني رسول الله »، وقال لسفيان ابن عبد الله: «قل آمنت بالله ثم استقم » •

## س ٣٤٣ \_ ما هُو عُمَلُ القُلْبِ وما دُلِيلُهُ ؟

ج \_ النية والاخلاص والمحبة والانقياد والاقبال على الله والتوكل عليه والانابة ولوازم ذلك وتوابعه ، قال تعالى : «ولا تطرد الذين يدعون ربهم بالغداة والعشى يريدون وجهه » ، وقال : «وما رلاحد عندُهُ مِن رَعمة تجزى إلا ابتغاء وجهه ربه

الأعلى ولسوف يرضى » ، « إنما نطعمكم لوجه الله » ، وقال صلى الله عليه وسلم : « إنما الأعمال بالنيات وانما لكل امرىء ما نوى » •

#### س ٣٤٤ ـ ما هُو عَمَلُ اللسانِ وما دُلْيلُه ؟

ج ـ عمل اللسان مالا يؤدى إلا به ، كتلاوة القرآن وسائر الأذكار من التسبيح والتكبير وألتهليل والدعاء والاستغفار وغير ذلك ، قال تعالى : «إن الذين يتلون كتاب الله »، وقال: «واتل ما أوحى اليك من كتاب ربك »، «يا أيها الذين آمنوا اذكروا الله ذكرا كثيرا وسبحوه بكرة وأصيلا » •

« واذكر ربك في نفسك تضرعا وخيفة ودون الجهر من القول بالغدو والآصال » ، « والباقيات الصالحات خير عند ربك ثوابا وخير أملا » وهي : سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم ، وقال صلى الله عليه وسلم : « لا صلاة لمن لم يقرأ بأم القرآن»

س ٣٤٥ ـ ما المُزَّادُ بِعُمِلِ الجُوَّارِجِ وما دُلِيْلُهُ ؟

ج - ما لا يؤدي إلا بها كالقيام والركوع والسجود والمشي في مرضاة الله والأمسر بالمعروف والنهي عن المنكر والحج والجهاد في سبيل الله ، قال تعالى : « وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة » ، « وقوموا لله قانتين » ، « يا أيها الذين آمنوا اركعوا وأسجدوا وأعبدوا ربكم وأفعلوا الخير لعلكم تفلحون» « إن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون في سبيل الله » الآية •

وقال صلى الله عليه وسلم: «مُنْ رُأَى منكراً فَلْيُغَيِّرُهُ بِيدِهِ» الحديث • وقال: « الايمان بضع وسبعون شعبة فأعلاهــا شهادة أن لا إله الا الله ، وأدناه إماطة الأذى عن الطريق » •

ر س ٣٤٦ ـ ما الدليل على أنَّ الأيمان يزِيْدُ بالطَّاعة وينقصُ بالمعْصِية ؟

ج \_ قوله تعالى: «وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيمانا » « فأما الذين آمنوا فزادتهم إيمانا » ، « ليزدادوا إيمانا مع إيمانهم » ، وحديث: « الايمان بضع وسبعون شعبة » فأعلاها قول لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق وحديث « يخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي قلبه مثقال برة أو خردلة أو ذرة من إيمان » •

وقال مالك بن دينار: الايمان يبدو في القلب ضعيفا ضئيلا كالبقلة فإن صاحبه تعاهده فسقاه بالعلوم النافعة والأعمال الصالحة وأماط عنه الدغل وما يضعفه ويوهنه أوشك أن ينمو ويزداد ويصير له أصل وفرع وثمرة وظل إلى ما لا يتناهى حتى يصير أمثال الجبال •

وإن أهمله صاحبه ولم يتعاهده جاءه عنز فنتفتها أو صبي فذهب بها أو كثر عليها الدغل فأضعفها أو أهلكها أو أيبسها كذلك الإيمان •

وقيل لبعض السلف يزداد الايمان وينقص ، قال : نعم يزداد حتى يصير أمثال الجبال وينقص حتى يصير أمثال الهباء وصبح عن عمار بن ياسر أنه قال : ثلاثمن كن فيه فقداستكمل الإيمان : الانصاف من نفسه والانفاق من الاقتار وبذل السلام رلعالم ذكره البخاري تعليقا .

قُال ابن القيم: الايمان له ظاهر وباطن فظاهره قسولُ اللسان وعمل الجوارح وباطنه تصديق القلبوانقياده ومحبته فلا ينفع ظاهر لا باطن له ، ولا يُجْزِي باطن لا ظاهر له إلا إذا

تعذر بعجز أو اكراه أو خوف أو هلاك فتخلف العمل ظاهرا مع عدم المانع دليل على فساد الباطن وخلوه من الايمان ، ونقصه دليل نقصه ، وقوته دليل قوته .

فالايمان قلب الاسلام ولبه ، واليقين قلب الايمان ولبه ، وكل علم وعمل لا يزيد الايمان واليقين فمدخول وكل إيمان لا يبعث على العمل فمدخول أه ،

### س ٣٤٧ - كُمُّ مُرُاتِبُ المؤمنين، وأذكر الدليل على ماتقول؟

ج ـ ثلاث مراتب:

القسم الأول: ظالمون لأنفسهم وهم الذين خلطوا عملا صالحا وآخر سيئا .

القسم الثاني: المقتصدون وهم النذين اقتصروا على الواجبات واجتناب المحرمات فلم يزيدوا على ذلك ولم ينقصوا منه •

والقسم الثالث: السابقون بالخيرات وهم الذين تقربوا إلى الله بالواجبات والمستحبات وتركوا المحرمات والمكروهات قال تعالى: «ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالحيرات باردن الله ذلك هو الفضل الكبير»

#### س ٣٤٨ ـ مَنْ هُمْ أَهْلُ القِبْلَةِ ؟

ج - كُلُ مُن يَدَّعِي الإسلامُ ويسَّتُقُبلُ القَبْلَةُ لِقوله صلى الله عليه وسلم : « مُنْ صَلَّى صَلاتَنَا واستقبلُ قِبْلُتُنَا فهو المسللم له ما لنا وعليه ما علينا » •

س ٣٤٩ ـ مَنْ هُوَ العـَـاصِي وَهُلُّ يَغُرُجُ مِنَ الايمـانِ بعصْيَانِهِ أَمْ لا ؟

ج \_ كل من ارتكب كبيرة أو أصر على صغيرة يسمى فاسقا

وعاصيا وهو كسائر المؤمنين لا يخرج من الايمان بمعصية وحكمه في الدنيا أنه لا يسلب عنه ايمان بالكلية بل يقال : مؤمن ناقص الايمان ، أو يقال : مؤمن بايمانه فاسق بكبيرته، أو يقال : مؤمن عاص و نحو ذلك ، قال السفاريني – رحمه

ويفسن المدنب بالكبيرة , , , كذا إذا أصدر بالصغيرة المروم الروم الإيمان الإيمان الإيمان الدنب والعصيان أربمو بقات الذنب والعصيان

ج \_ هي كل ما فيه حد في الدنيا أو وعيد في الآخرة أو ترتب عليه لعنة أو غضب أو نفي إيمان ، قال ناظم الكبائر :

بَّهُ حُدُ فِي الدِّنِهِ أُو ْ تَوْعَسُدُ ۚ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ لَكُنْ لَكُ عَلَى نَصِ أَحْمَدِ مُنْ اللَّهِ اللَّهِ أَوْجِكُ اللَّهِ عَلَيْدُهُ ۚ ﴿ لِي مُو الْحَمَدِ حَفِيدُ اللَّجْدِ أَوْجِكُ اللَّهِ عَيْدُهُ ۚ ﴿ إِنَّ مِنْ أَوْمِيدُهُ ۚ ﴿ إِنَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ

ربنافي لائيكسان وطرد المعسس بنافي لائيكسان وطرد المعسس بنافي لائيكسان وطرد المعسس بنافي المستنفرة والحكماعة على مَا تَقَدُّمُ مِنَ الايمانِ بمُعْصِئيتِهِ ؟ وُوضِحُ مُعْنَى قولِه تعالى : « وإن طائِفتَانِ مِن المؤمنينُ اقْتَتَلُواْ » الآيتُين، وَبَيْنَ مَا يُؤْخُذُ مِنْهساً •

ج \_ بقوله تعالى : « فمن عفى له مِن أخيـــه شيء فاتباع بالمعروف » وقوله « وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما » الآيتان •

الآية الثانية : وهي قوله : « وإن طائفتان من المؤمنين القتلوا » الآية • الطائفة : الجماعة أقل مِن الفرقة بدليل قوله تعالى « فلولا نفر مِن كل قرقة منهم طائفة » وقوله « فأصلحوا

بين أخويكم » أي فكفوهما عن القتال بالدعاء إلى كتاب الله و والرضا به و بما فيه •

وقوله «فإن بغت » أي فان اعتدت وجارت تفي : ترجع إلى أمر الله وتسمع للحق وتطيعه «فإن فاءت » أي رجعت إلى الحق وأقسطوا ٠٠ الخ : أي اعدلوا في كل ما تأنون وما تذرون إن الله يحب العادلين في جميع أعمالهم وفي أهليهم وهؤلاء يجازيهم أحسن الجزاء ٠

المعنى يقول تعالى آمرا عباده بالاصلاح وأنه إذا اقتتلت طائفتان مِن المؤمنين فإن على غيرهم مِن المؤمنين أن يُتُلافُوا هذا الشَّرَ الكبير بالاصلاح بينهم والتوسط ووجه الدلالة من الآية أن الله جل وعلا سماهم مؤمنين مع وجود الاقتتال وبهذا استدل البخاري وغيره على أنه لا يخرج مِن الايمان بالمعصية .

#### ففي الآية:

١ \_ الحث على الاصلاح بين الناس

٢ ـ النهي عن الاقتتال •

٣ \_ اثبات الألوهية ٠

٤ ـ التثبت في خبر الواحد ٠

٥ ــ الحث على العدل ٠

٦ \_ اثبات صفة المحبة ٠

٧ ـ النهي عن الظلم والحيف في الصلح وغيره ٠

٨ = على الانسان أن يحب الحية ما يحب لنفسه

٩ ـ الرجوع إلى كتاب الله ٠

١٠ \_ النهي عن البغي والتطاول والفساد ٠

١١ ــ وجوب قتال القنة الباغية -

۱۲ ـ الرد على من منع من قتال البغاة من المؤمنين محتجا بقوله صلى الله عليه وسلم قتال المؤمن كفر ، ولــو كان قتال

الباغي كفر لكان الله قد أمر بالكفر تعالى الله عن ذلك علوا كبرا ·

١٣٠ \_ أن الأخوة الدينية أثبت من أخوة النسب لانقطاع أخوة النسب بمخالفة الدين •

١٤ \_ الحث على ما به يحصل التآلف والتوادد والتواصل ٠

١٥ ـ النهي عن التفرق والاختلاف

١٦ ــ الحث على التقوى ٠

١٧ \_ أن عدم القيام بحقوق المؤمنين من حواجب الرحمة ٠

١٨ \_ أن ذلك سبب للرحمة وهو فعل ما أمر الله به مما تقدم.

١٩ \_ أن المعاصي دون الكفر والشرك لا يخرج بها الانسان من الايمان ٠

٢٠ ــ اثبات البعث واثبات الحشر والحساب والجنة والنار
 ٢١ ــ دليل على محاسن الاسلام وسماحة الدين الداعي إلى
 التآلف والتصالح

٢٢ \_ اثبات صفة الكلام لله ٠

٢٣ \_ الرد على من أنكر صفة الحكمة كالجهمية

٢٤ \_ الرَّد على من قال إن كلام الله هو الكلام النفسي كالكلابية

٢٥ \_ عناية الله بخلقه ولطف بهم حيث حثهم الى مـا فيه
 اصلاحهم وصلاحهم وفلاحهم ٠

٢٦ \_ اثبات علم الله بكل شيء

٢٧ ــ الرد على من أنكر صفة العلم كالجهمية والقدرية ·

٢٨ ــ أن في الآية الكريمة قاعــــدة تشريعيــة عملية لصيانة
 المجتمع المؤمن من التفكك والتفرق

٢٩ ــ إقرآر الحق والعدل والصلاح ٠

٣٠ أن التكليف الموجه بالاصلاح رلغير الطائفتين المتقاتلتين
 أن يقوموا بالاصلاح بين المتقاتلين

٣١ ــ أن الطائفتين اذا رفضتا الصلح يقاتلان لأنه يصدق على
 كل أنه باغى .

٣٢ \_ أنه إذا رقضا حكم الله في المسائل المتنازع فيه\_ ا فعلى المؤمني أن يقاتلوا ·

٣٣ \_ أن القتال يستمر حتى يرجعوا إلى أمر الله

٣٤ ــ أن أمر الله هو وضع الخصومة بين المؤمنين وقبول حكم الله فيما اختلفوا فيه وأدى إلى الخصام والقتال ·

٣٥ ـ أنه إذا تم قبول البغاة لحكم الله قام المؤمنون بالاصلاح القائم على العدل الدقيق طاعة لله وطلبا لرضاه ٠

٣٦ ـ في الآية إخبار عن ما لم يقع قبل وقوعه وقد وقع وهــو التقاتل بين الطوائف المؤمنة ٠

٣٧ \_ أن الله لا يأمر إلا بما فيه الصلاح -

٣٨ ـ الرد على الذين إذا فعلوا فاحشة قالوا إن الله أمرنا بها ٣٠ ـ أنه يجب على المصلح أن لإيراعي أحدهما لقرابة أو وطن أو غير ذلك من المقاصد والأغراض التي توجب العدول عن العدل .

٤٠ ـ أن الصلح قد يوجد ولكن لا يكون بالعدل ولهذا قال : فأصلحوا بينهما بالعدل ·

وأما قوله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياءً » • • • الآية •

كان سبب نزول هذه السورة الكريمة قصة حاطب بن أبي بلتعة وقال صلى الله عليه وسلم «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر » ، وقال صلى الله عليه وسلم كفارا يضرب بعضكم رقاب بعض » ولأنه صلى الله عليه وسلم عامل العصاة معاملة المسلمين ولم يأمر بقتلهم ولا أوجب ذلك إلا على الثيب الزائن والنفس بالنفس والتارك ليدينه المفارق للجماعة كما في الحديث : « لا يجل دم امرى مسلم يشهد أن لا إله إلا

الله وأني رسول الله » إلا باحدى ثلاث وعد منها: « الثيب الزائي » وكذا من بدل دينه يقتل ، لحديث: « من بدل دينه فاقتلوه » •

س ٢٥٣ ـ ما الفُرْقُ بَيْنُ الإِيْمَانِ المُطْلُقِ ومُطُلَقِ الإِيْمَانِ ؟

ج \_ الايمان المطلق هو الذي لا يتقيد بمعصية ولا فسوق ولا نقصان و نحو ذلك ، ويقال الايمان الكامل وهــو الاتيان بالواجبات و ترك المحرمات •

وأما مطلق الايمان فهو ما كان معه ترك واجب أو فعل محرم ، فمن حصل منه فعل معصية : قتل أو زنا أو لواط أو شرب خمر وهو موحد فلا يسمى باسم الايمهان المطلق ولا يستحق أن يوصف به على الاطلاق .

رلماً في قوله صلى الله عليه وسلم: « لا يزنى الزاني حين يزني وهو مؤمن ، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن ، ولا ينتهب نهبة ذات شرف يرفع الناس اليه فيها أبصارهم حين ينتهبها وهو مؤمن » •

فدل الحديث على أن الزاني والسارق وشارب الخمر حين فعلهم المعصية قد انتفى الايمان عنهم ، وقد دلت النصوص الكثيرة من الكتاب على أنهم غير مرتدين بذلك فعلم أن الايمان المنفى في هذا الحديث وغيره إنما هو كمال الايمان الواجب .

ففي هذا الحديث: رد على المرجئة والجهمية ومُن تبعهم مِن الكرامية والأشعرية الذين يقولون: إن مرتكب الكبيرة مُؤمن كامل الايمان ، ويزعمون أن الايمان لا يتفاضل وهو إما أن يزول بالكلية أو يبقى كاملا ، وقولهم ظاهر البطلان .

وفي الحديث أولا: النهي عن الزنى · ثانياً: النهى عن السرقة · ثالثًا: النهي عن نهب أموال الناس .

رابعاً: الحث على التخلق بالأخلاق الجميلة ﴿

خامسا: النهى عن شرب الحمر

سادسا: فيه دليل على أن المعاصي بعضها أعظم من بعض سابعا: عظم فاحشنة الزني لأ 4 صلى الله عليه وسلم أنه .

س ٣٥٣ ـ من المؤمر المطلق المدوح وما الذي يتناوك الإيمان إذا أطلق ؟

ج مو الذي ايمانه يمنعه من دخول النار وهو الذي أدى الواجبات وترك المحرمات وأما من أطلق عليه اسم الايمان ودخل في الأمر والنهي وفي ذم الشارع له على بعض الأفعال أو التروك فهذا الذي معه أصل الايمان ولكنه يتجرأ على بعض المحرمات ويترك بعض الواجبات فهذا إيمانه يمنعه من الخلود في النار ٠

وقال والايمان إذا أطلق في كلام الله ورسوله يتناول فعل الواجبات وترك المحرمات ومن نفى الله ورسوله عنه الايمان فلابد أن يكون ترك واجبا أو فعل محرما فلا يدخل في الاسم الذي يستحق أهله الوعد دون الوعيد بل يكون من أهلل الوعيد أهد من كلام الشيخ رحمه الله .

#### ٤١ ـ الواجبُ نُحُو أَصْعَـابِ النبي صلى الله عليه وسلم

س ٣٥٤ ــ ما الواجبُ نَعُو اصْعابِ النبي صلى اللهُ عليه وسلم ؟ وما مُعْنَى قولِهِ تعالى : «والذينُ جَاءوا مِن بعدهم»الآية واذكر ما فيها مِن أحكام ؟

 والاحتقار والعداوة وسلامة ألسنتهم من الطعن والسب واللعن والوقيعة فيهم ، ويعتقدون فضلهم ويعرفون سلامة ومحاسنهم ويترحمون عليهم ويستغفرون لهم ولا يقولون الاما حكاه الله عنهم قال الله جل وعلا وتقدس :

« والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان » الآية • ويوقرونهم أيضا طاعة للنبي صلى الله عليه وسلم في قوله « لا تسبوا أصحابي فوالدي نفسي بيده لو أن أحد كم أنفق مثل أحد ذهبا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه » •

والمعنى الجملي للآية: بعد أن أثنى الله جل وعلا عسلى المهاجرين والأنصار وذكر ما يقوله من جاء بعدهم رمن المتبعين لهم في آثارهم الحسنة وأوصافهم الجميلة بأنهم يسألون ربهم المغفرة لهم ولإخوانهم الذين سبقوهم ويدعونه أن لا يجعل في قلو بهم حقدا وحسدا للمؤمنين والحقد والحسد هما رأس كل خطيئة وينبوع كل معصية فهما يوجبان سفك الدماء والبغي والظلم والسرقة •

ونحو هذه الآية «والسابقون الأولون من المساجرين والأنصار والذين اتبعوهم باحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه » وقوله «ربنا انك رؤف رحيم » ختموا هذه الآية بعد دعائهم باسمين كريمين دالين على كمال رحمته وشدة رأفته تعالى وإحسانه بهم الذي من جملته بل من أجله توفيقهم للقيام بحقوقه وحقوق عباده •

يَفْهُمُ مِن هذه الآية :

١ ــ إثبات الربوبية ٠

٢ \_ ألحث على الدعاء للصحابة رضى الله عنهم

٣ \_ الحث على الدعاء رلسًارُثر المسلمين ٠

- ٤ ــ أن على المؤمن أن يحب لاخوانه المؤمنين ما يحب لنفسه •
   ٥ ــ من فضائل الايمسان أن المؤمنين ينتفع بعضهم ببعض ويدعو بعضهم لبعض بسبب المساركة في الايمان المقتضى لعقد الأخوة بن المؤمنين
  - ٦ المحبة بين المؤمنين والموالاة والنصح ونحو ذلك ٠
  - ٧ ـ أن من صفاتهم الاقرار بالذنوب والاستغفار منها ٠
- ٨ ـ الحث على الاجتهاد في ازالة الحقد والغل لاخوانه المسلمين
  - ٩ ــ دليل على وجوب محبة الصحابة رضى الله عنهم
     ١٠ ــ اثبات صفة الرحمة
    - ١١ \_ اثبات صفة الرأفة ٠
    - ١٢ ـ الحث على الاجتماع والنهى عن التفرق
      - ١٣ ــ الرد على الرافضة والخوارَّج ·
- ١٤ ألبداءة بالنفس في الدعاء يريد ربنا اغفر لي ولوالدي ٠
  - ١٥ \_ التحدير من بغض المؤمن يريد من عادى لي وليا الخ
    - ١٦ ــ اثبات صفة الكلام لله ٠
    - ١٧ ــ اثبات علم الله بما لم يكن إذا كان كيف يكون •
       ١٨ ــ اثبات البعث و الحسان و الدناء الأعمال و الدناقون
- ١٨ ــ اثبات البعث والحساب والجزاءعلى الأعمال والجنة والنار
   ١٩ ــ أن في الآية تتجلى الآصرة القوية الوثيقة التي تربط أول
- مذه الأمة بآخرها وآخرها بأولها في تضامن و تكافل و توادد و تعاطف
- ٢٠ في الآية متمسك لمن قال ان الانسان ينتفع بسعي غيره
   ٢١ تعريك المشاعر خلال القرون الطويلة فيذكر المومن
   أخاه المؤمن بعد القرون المتطاولة كما يذكر أخاه الحي أو
   أشد في إعزاز وكرامة وحب بمراهد في إعراه في إ
- ر س ٥٥٥ ما طريقة أهل السّنة والجماعة حول ما وردفي فضائل الصّحابة رضوان الله عليهم أجْمُعيْن ؟
- فُضَائِلِ الصَّحَابَةِ رِضُوانُ اللهُ عليهم أَجْمَعِيْن ؟ ﴿ السَّنَةُ وَالاَجْمَاعُ ﴿ حَمَّوا الْجَمَاعُ ﴿ وَالسَّنَةُ وَالاَجْمَاعُ ﴾

ويقدمون المهاجرين على الأنصار لقوله تعالى : « لا يستوى منكم مَن أَنفق ُرمن قَبُلِ الفتح وقاتل ، أُولئكَ أعظم درجة مِن الذين أَنفقوا رمن بعد وقاتلوا وكلا وعد الله الحسنى ، والله بما تعملون خبير » •

س ٣٥٦ ـ باذا كان الهاجرون أفضل مِن الأنصارِ ؟ وضح ذلك • وَحَرَ لِلْ عَلَى مَالْغَوْلُ )

ج ــ لأنهم جمعوا بين الهجرة والنصرة ، وقد جاء تقديم المهاجرين على الأنصار في القرآن بقوله تعـــالى : « للفقــراء المهـــاجرين الذين أخرجـــو من ديارهم » الآيتين ، وقال : « والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار » ، وكل العشرة المشهود لهم بالجنة من المهاجرين .

س ٣٥٧ \_ مَا مُنَاسَبُهُ قُوْلِ النبي صلى اللهُ عليه وسلم: (لا تُسَبُّوا أَصْعَابِي) العديث \_ وتقدمُ فريْباً؟

ج \_ ما ورد عن أبي سعيد الخدري \_رصى الله عنه \_ قال: كان بين خالد بن الوليد وعبد الرحمن بن عوف شيء فسبه خالد فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لا تسبوا أصحابي) الحديث \_ و تقدم قريبا .

س ٣٥٨ ـ لِللَّهُ النَّبِيُ صلى اللهُ عليه وسلم خَالِداً عن سَبِّ أَصْحَابِهِ ، وقال : ( لُوُ أَنَّ أَكْثُ أَكْثُ أَكْثُ أَكْثُ أَكْثُ أَكْثُ أَكْدُ كُمْ أَصْحَابِهِ ، وقال : ( لُوُ أَنَّ أَحُدُكُمُ أَنْفُقُ مَثْلُ أَحُدِ ذُهُبًا مَا بَلَغُ مُدَّ أَحَدِهِمُ ولا نَصِيْفُهُ ) • أَحُدُكُمُ أَنْفُقُ ولا نَصِيْفُهُ ) •

ج \_ أولا: لأن عبد الرحمن بن عوف و نظر آء من السابقين الأولين الذين صحبوه في وقت كان خالد وأمثاله يعادونه ·

ثانيا: أنهم أنفقوا أموالهم قبل الفتح وقاتلوا، وكلا وعد الله الحسنى فقد انفردوا من الصحبة بما لم يشركهم فيه خالد و نظراؤه ممن أسلم بعد الفتح الذي هو صلح الحديبية وقاتل

فنهى أن يسب أولئك الذين صحبوه قبله، ومن لم يصحبه قط ، نسبته إلى من صحبه كنسبة خالد إلى السابقين وأبعد وهو خطاب لكل أحد أن يسب لن إنفرد عنه بصحبته .

س ٣٥٩ ــ ما طريْقَةُ أَهْلِ السَّنَّةِ والجَهَاعَة نَعْوُ أَهْلِ بَدْرٍ ، وَاهْلِ بَدْرٍ ، وَاهْلِ بَيْعَتْ وَاهْلِ بَيْعَتْ وَاهْلِ بَيْعَتْ وَاهْلِ بَيْعَتْ وَاهْلِ بَيْعَتْ الرِّضُوانِ ؟ وَمَتَى كَانَتُ بَيْعَةُ الرِّضُوانِ ؟ وَمَتَى كَانَتُ بَيْعَةُ الرِّضُوانِ ؟

ج \_ هو أنهم يؤمنون بأن الله اطلع على أهل بدر وكاثوا ثلاثمائة وبضعة عشر فقال: «إعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم» قال الشاعر:

فُلْيَعْمُلِ القومُ مَا شِياءُوا لِأَنْفُسِهِمْ هُمُ أَهْلُ بَدْرِ فَلاَ يُخْشُونُ مِنْ ضُرْرِ

ويؤمنون بأنه لا يدخل النار أحد بايع تحت الشجرة و قال الله تعالى: « لقد رضى الله على المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة » الآية ، ولإخباره صلى الله عليه وسلم ، ففي حديث حابر \_ رضى الله عنه \_ أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ( لا يدخل النار أحد بايع تحت الشجرة وكانوا أكثر من ألف وأربعمائة ) وكانت بيعة الرضوان عام الحديبية سنة ست من الهجرة .

من الهجره . به ۲۹۰ ـ أيْن مُوقع بدر ، ومتى كانت ، وكم عدد القتل من الشركين ، وكم عدد الأسرى المسركين ، وكم عدد الأسرى من الكفار ؟

ج\_ هي قرية مشهورة تقع على نحو أربع مراحل من المدينة

وسميت الواقعة المشهورة باسم موضعها الذي وقعت فيه، وهي من أشهر المواقع التي أعز الله بها الاسلام وقمع بها المشركن .

وكانت الواقعة نهارا في يوم الجمعة لسبع عشرة خلت من رمضان من السنة الثانية من الهجرة قتل من الكفار سبعون، وأسر سبعون ، واستشهد فيها من المسلمين أربعة عشر ، ستة من المهاجرين وثمانية من الأنصار .

ر ررس (٣٦٧ - أيْنُ تَقَعُ الشَّجْرَةُ ، ولِمَاذَا سُمَّيْتِ الْبَايِعةُ التِي تَحْتَهَا بِيُعَةُ الرِّضُوانِ ، ومَنِ الذي أمَرُ بِقَطْعِهَا ، وَلَاذَا قَطَعُهَا ، وما هُوُ السَّبُّبُ فِي ذَلِك ؟

ج - تقع بالحديبية - قرية متوسطة ليست بالكبيرة - وسميت ببئر هناك عند مسجد الشجرة التي بايع رسول الله صلى الله عليه وسلم تحتها ، وبين الحديبية ومكة مرحلة ، وبينها وبين المدينة تسع مراحل ، وبعض الحديبية في الحل وبعضها في الحرم وهو أبعد الحل من البيت .

ولما كان عمر في الخلافة أمر بقطع الشجرة وإخفاء مكانها خشية الافتتان بها لما بلغه أن ناسا يدهبون اليها فيصلون تحتها ويتبركون بها وقال: «كان رحمة من الله» يعني إخفاءها، وسميت البيعة التي تحتها بيعة الرضوان أُخدًا مِن الآية الكريمة المتقدمة «لقد رُضِي الله عن المؤمني» •

# س ٣٦٢ ـ مَنْ هُمُ العَشَرَةُ المُسْهُوْدُ لَهُمُ بِالْجُنَّةِ ؟

ج ــ هم المذكورون فيما روى الترمدي في جامعـــه عن عبد الرحمن بن عوف عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « أبو بكر في الجنة ، وعمر في الجنة ، وعثمان في الجنة ، وعبد الرحمن بن عوف في الجنة ، والزبير في الجنة،

وسعد بن أبي وقاص في الجنة ، وسعيد بن زيد في الجنة وأبو عبيدة في الجنة ، وطلحة بن عبيد الله في الجنة » وقل إن خير الناس بعد مُحمَّ و وقل إن خير الناس بعد مُحمَّ بن عثمان الأرجح ورابعهم خير البرية بعث دهم ورابعهم والرهط لا ريب فيه الخدير بالخير يمنح على نجب الفردوس بالنور تشرح على نجب الفردوس بالنور تشرح وعامر فهر والزبير الممدح وعامر فهر والزبير الممدح وابن عوف وطلحة والزبير الممدح وقل خير قول في الصحابة كلهم ولا خير قول في الصحابة كلهم ولا خير والوجي المبين بفضلهم والربار وفي المنتج آي للصحابة تمثر وفي الفتاح آي للصحابة تمثر والربار وفي الفتاح آي للصحابة تمثر و وفي الفتاح آي للصحابة تمثر و وفي الفتاح آي المسحابة تمثر و وفي الفتاح آي المسحابة المراد و وفي الفتاح و وفي ال

س ٣٦٣ ـ هُـلُ يُشْهَدُ لأحـُـدِ بالجنة غَيْرِ العشــرة ؟ وضح ذلك مع ذكر ما تستعضره من الادلة .

ج - نعم كل من شهد له النبي صلى الله عليه وسلم شهدنا له كالحسن والحسين لما في حديث أبي سعيد الخدري - رضى الله عنه - أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة ، وهما الحادي عشر والثاني عشر فوق العشرة ممن شهد لهم النبي صلى الله عليه وسلم بالجنة .

والثالث عشر ثابت بن قيس لقوله صلى الله عليه وسلم : « إنه من أهل الجنة » •

وعبد الله بن سلام لما روى البخاري في صحيحه عن سعد ابن أبي وقاص ـ رضى الله عنه \_ قال : « ما سمعتُ النبي صلى

الله عليه وسلم يقول لأحد يمشي على وجه الأرض أنه من أهل الجنة إلا لعبد الله بن سلام » • ري

الرابع عشر : عكاشة بن محصن • لما ذكر السبعين ألف الذين يدخلون الجنة بغير حساب ولا عداب ، فقال : ادع الله أن يجعلني منهم فقال : « أنت منهم » الحديث •

الخامس عشر: والمرأة التي قالت إنيأصرعواني أتكشف فادع الله تعالى لي فقال: «إن شئت صبرت ولك الجنة وإن شئت حبرت ولك الجنة وإن شئت دعوت الله تعالى أن يعافيك »، فقالت: «أصبر »، ثم قالت: «إني أنكشف، فادع الله أن لا أتكشف » فدعا لها •

السادس عشر : والرجل الذي قال للنبي صلى الله عليه وسلم يوم أحد : أَرَأَيْتُ إِنْ قَتْلُ اللهُ عَليه وسلم يوم أحد : أَرَأَيْتُ إِنْ قَتْلُ خَتَى قُتِلُ لَا ؟ قال « في الجنة » فألقى تَمْرُاتِ كُنَّ في يُنْوَرُ ثم قاتُلُ حَتَى قُتِلُ لَا والحديث في الصحيحين •

السابع عشر: وبلال ، لما في حديث أبي هريرة ــ رضى الله عنه ــ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لبلال: « يا بلال كدّ تُني بأرُّجَى عُمَلٍ عُمِلْتُهُ في الاسلام فارِني سمعت دُفَّ نعكيْكُ بينُ يُدي في الجنة » الحديث .

الثامن عشر: والأعرابي الذي أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله، دلني على عمل إذا عملته كخلتُ الجنة فقال: « تعبد الله ولا تشرك به شيئا، وتقيم الصلاة وتؤتي الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت وقال: والذي نفسي بيده لا أزيد على هذا وفلما ولى قال النبي صلى الله عليه وسلم من سره أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة فلينظر إلى

التاسع عشر: وحارثة ، لما في حديث أنس ـ رضى الله عنه ـ أن أم الربيع بنت البراء وهي أم حارثة بن حارثة بن سراقة أتت النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله، ألا تحدثني عن حارثة ـ وكان قد قتل يوم بدر ـ فإن كان في

الجنة صبرت ، وإن كان غير ذلك اجتهدت عليه في البكاء فقال « يا أم حارثة إنهان جنان وإن ابنك أصاب الفردوس الأعلى » •

العشرون : وجعفر ، لما روى الترمــذي عن أبي هــريرة ــ رضى الله عنه ــ قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « رأيتُ جعفرُ يطير في الجنة مُمُ الملائكة » •

الحادي والعشرون: وابن النبي صلى الله عليه وسلم ابراهيم ، لما روى البخاري عن البراء قال: لما توفى إبراهيم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن له مرضعا في الجنة»

الثاني والعشرون: وفاطمة إبنة الرسول صلى الله عليه وسلم ـ رضى الله عنها ـ لما في الصحيحين من أنه صلى الله عليه وسلم قال لها: « يا فاطمة ، ألا ترضين أن تكوني سيدة نساء أهل الجنة ؟ » وفي حديث حذيفة في آحره « إن هذا ملك لم ينزل الأرض قط قبل هذه الليلة إستأذن ربه أن يسلم علي ويبشرني بأن فاطمة سيدة نساء أهـ لل الجنه وأن الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة » •

والثالث والعشيرون والرابع والعشيرون والخامس والعشرون والخامس والعشرون عمار بن ياسر وأمّه وأييه، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم مُن بهم وهم يُعَذّبُونُ بالأبطح في رُمُضَاء مكة فيقول صُبْرًا آل يُاسِرُ مُوعِدُكُمُ الجُنّة .

السادس والعشرون: خديجة بنت خويلد زوج النبي صلى الله عليه وسلم و بقية زوجاته اللآتي خيرهن الله بين الحياة الدنيا وزينتها و بين الله ورسوله والدار الآخرة فاخترن الله ورسوله والدار الآخرة وإليك عدد أسمائهن قال بعضهم:

تُوفَيُّ رَسُولُ اللهِ عَن تِسْمِ نِسْوُةِ رِ إِليَّهِنَ تُعْزَى الكُرُّمَاتُ وتُنْسُبُ رس ٣٦٤ - مَنْ هُمُ الخُلْفَاءُ الرَّأْشِدُوْنُ ومَن الذِيْنُ يَلُوْنُهُمْ فِي الأَفْضَلِيَّةِ ؟

ج ـ هم أبو بكر وعمر وعثمان وعلي ، ويليهم في الأفضلية باقي العشرة المتقدم ذكرهم فأهل بدر وثم أهل الشجرة وقيل أهل أحد المقدمة في الزمن والأفضلية والقول الأول أولى راورود النصوص من الكتاب والسنة وتقدمت الآية والحديث بعدها وروى البخاري ومسلم وغيرهما من حـديث جابر بن عبد الله ـ رضى الله عنه ـ قال : كنا في الحديبية ألفيا وأربعمائة فقال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أنتم خر أهل الأرض » •

وروى عن أبي سعيد الخدري \_ رضى الله عنه \_ أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لأهل الحديبية: «لا يدرك قوم بعدكم صاعكم ولا مُدكم » وعن جابر \_ رضى الله عنه \_ قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ليدخلن الجنة من بايع تحت الشجرة إلا صاحب الجمل الأحمر » مر

ِسِ ٣٦٥ ـُ مَن أَحَقُّ الصَّحَابَةِ بِالْخِـالاُفَةِ وَمَنِ الَّذِي يَلِيَّ الْأَحَقُّ بِالْخِلِدَةِ ؟ الأَحَقُّ بِالْخِلِدَةِ ؟

ج ـ الأحق بها أبو بكر ـ رضى الله عنه ـ لفضله وسابقته و تقديم النبي صلى الله عليه وسلم له على جميع الصحابة واجماع الصحابة على ذلك، ، قال ابن القيم رحمه الله :

ويقول في مرض الوفاة يؤمكم ويلا رؤنكم ويقول في مرض الوفاة يؤمكم ويطل يمنع من إمسامة غشره ويظل يمنع من إمسامة غشره ويقول لو كنت الخليل الواجد ويقول لو كنت الخليل الواجد ويقول لا أناس كان هو الخليل الداني لكنه الأخ والرفيق وصباجي وكنه الأخسان ولكه علينا منة الاحسان ويقول للصديق يوم الغار لار ويقول للصديق يوم الغار لار ويقول للصديق يوم الغار لار ويقول للصدان الكنه المنا وتلك فضاية المنا وتلك فضاية المنا وتلك فضايا إلا فتي عثمان

ثم من بعده عمر \_ رضى الله عنه \_ لفضله وعهد أبي بكر اليه ، ثم عثمان \_ رضى الله عنه \_ لفضله و تقديم أهل الشورى له ، ثم علي \_ رضى الله عنه \_ لفضله واجماع أهل عصره عليه قال صلى الله عليه وسلم : « الخلافة بعدي تلاثون سنة » فكان آخرها خلافة علي فذهب أهل السنة إلى أن ترتيب الخلفاء في الفضل على حسب ترتيبهم في الخلافة ، ومن اعتقد أن خلافة عثمان \_ رضى الله عنه \_ غير صحيحة فهو ضال .

ر س ٣٦٦ - أَذْكُرُ شَيْئًا مِن فَضَائِلِ الصِعَابَةِ رِضُوانُ اللهِ عليهِم أَجْمِعِينَ ؟ عليهِم أَجْمِعِينَ ؟

ج - رمن مُزاياهم أولاً: الايمانُ بالله وبرسوله · ثانيا: الجهاد في سبيل الله والهجرة والنصرة والعلم النافع والعمل الصالح ومن نظر في سبيرة القوم في علم وبُصرة ومُا مُنَّ اللهُ عليهم به مِن الفضائل علم يُقينناً أنهم خيرداً لخلق بعنداً الأنبياء ، لا كان ولا يكونُ مثلهم ، وأنهم الصَّفُوة مِن قرونِ هذه الامة التي هي خير الامم وأكرمها على الله ،

بة كالصّحبانة في الفضل والمعروف والاصلابة شياهُدُوا المُخْتَارُا وعساينوا الأسِسرارُ والأنوُارَا بدوا في اللب و حَتَّى كَانَا وفى الأحــُــادِيْثُو وفي الآثــُــ وفي كُلام القُهُ ، رس ٣٦٧ \_ ما رأيُ أَهْلِ السَّنَّةِ وَالْجُمَاعَـةِ حَوَّلُ جَــوُاذِ الدنوب عَلِ الصَّحَابَةِ ؟

ج ـ هو أنهم لا يعتقدون أن كل واحد من الصحابة معصوم عن كبائر الاثم وصغائره بل يجوز عليهم الذنوب في الجملة ، ولهم من السوابق والفضائل ما يوجب مغفرة ما صحدر منهم إن صدر حتى إنه يغفر لهم من السيئات مالا يعفر لمن بعدهم وقد ثبت بقول رسول الله صلى الله عليه وسلم أنهم خير القرون وأن المد من أحدهم إذا تصدق به كان أفضل من جبل أحبر ذهبًا مِمَن بعدهم ثم إذا كان قد صحدر من أحدهم ذنب فيكون قد تاب منه ، أو أتى بحسنات تمحوه، أو غفر له بسبب فيكون قد تاب منه ، أو أتى بحسنات تمحوه، أو غفر له بسبب الناس بشفاعته أصحابه أو التي بالاء في الدنيا كفر به عنه والناس بشفاعته أصحابه أو التي بالاء في الدنيا كفر به عنه فاذا كان هذا في الذنوب المحققة فكيف بالأمور التي كانوا فيها مجتهدين إن أصابوا فلهم أجران ، وإن أخطؤا فلهم أجر فيها مجتهدين إن أصابوا فلهم أجران ، وإن أخطؤا فلهم أجر واحد ، والخطأ معفور وقد قال صلى الله عليه وسلم : « دُفعهُ واحد ، والخطأ معفور وقد قال صلى الله عليه وسلم : « دُفعهُ

عن أمتي الخطأ والنسيان، وفي حديث أبي در \_ رضى الله عنه\_ « يا عبادي إنكم تخطئون بالليل والنهار وأنا أغفر الــــذنوب جميعا فاستغفروني \_ أغفر لكل و و ، » الخ و

س ٣٦٨ \_ مَا مُوْقِفُ أَهْلِ السَّنَّةِ والجُمَاعَةِ حَـوُلُ الآثارِ الرُّوِيَّةِ فِي مُسُاوِبُهِمْ ؟ الرُّوِيَّةِ فِي مُسُاوِبُهِمْ ؟

ج \_ يرون أن هذه الآثار منها ما هو كذب محض ومنها ما هو محرف ومغير عن وجهه إما بزيادة أو نقص يخرجه إلى الذم والطعن والصحيح منه هم فيه معذرون إما مجتهدون مخطئون ، والخطأ مغفور ، وإما مجتهدون مصيبون .

وفي الصحيحين عن أبي هريرة وعمرو بن العاص - رضى الله عنهما \_ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران وإن اجتهد فأخطأ فله أجرو واحد » •

ر س ٣٦٨ ـ مَا مُوْقِفُ أَهُلُ السَّنَّةِ والْجَهَاعَةِ حُولُ مَا شَجَرُ بِيْ الصَّعَابَةِ ؟ ومَا حُكُمُ لَعَنْ أَحُدٍ مِن الصَّعَابَةِ رَضِي اللهُ عنهم؟

ج \_ طريقهم الامساك والكف عما شجر بينهم لما في ذلك من توليد العداوة والبغضاء والحقد على أحد الطرفين ، وذلك من أعظم الندنوب ، والواجب حب الجميع والترضي عنهم والترحم عليهم وحفظ فضائلهم والاعتراف لهم بسوابقهم ونشر مناقبهم لقوله تعالى : « والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا إغفر لنا ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان » الآية •

وأُمَّا حُكُمُ لَعْنُ أَحْدِ مِن الصحابة فَقَدْ قال الشيخُ رُحِمُهُ اللهُ : وَمَن لَعُنَ أَحَدًا مِن أَصْحَابِ النبي صلى الله عليه وسلم ورضي الله عنهم كَمُعَاوية وعُمْرو بن العاص أو مُنْ هُو أَفْضُلُ مِن هُولاً كَابِي مُوسَى الأَشْعُري وأبي هُرُيْرة أو مُن هُو أَفْضُلُ مِن هُولاً كَطُلْحَة والزّبير وعنمان أو علي أو أبي بكر أو عائشة مِن هؤلاء كطلاحة والزّبير وعنمان أو علي أو أبي بكر أو عائشة

أو نحو هؤلاء من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ورضى الله عنهم فانه يستحق العقوبة البليغة باتفاق المسلمين وتنازعوا هل يعاقب بالقتل أو ما دون القتل .

وقد ثبت في الصحيح أنه صلى الله عليه وسلم قال: « لا تسبوا أصحابي » الحديث واللعنة أعظم من السب فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم « لعن المؤمن كقتله » وأصحابه خيار المؤمنين كما قال « خير القرون قرني ثم الذين يلونهم » وكل من رآه وآمن به فله من الصحبة بقدر ذلك أه •

وقال السفاريني:

واحْذُرْ مِن ٱلْخُوْضِ الذِيْ قَدْ يُزْدِي ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ وَاحْدُرْ مِنَ ٱلْخُوْضِ الذِيْ قَدْ يُزْدِي ﴿ ﴿ وَلَا لَكُوْ مِمَّا جَـُــرَى لُوْ تَدْرِي فَا فَا فَا أَمْ مُنَّا لَكُمْ مَمَّا جَــرَى لُوْ تَدْرِي فَا فَا فَا أَمْ أَذُلُ اللّـــهُ مَنْ لَهُمْ هَجَـرْ ﴿ فَا فَا فَا فَا أَمُ اللّـــهُ مَنْ لَهُمْ هَجَـرْ ﴿ فَا فَا فَا أَمُ اللّـــهُ مَنْ لَهُمْ هَجَـرْ ﴿

وقال آخر :

و نَسْتَكُنُّتُ عَنْ حُرَّبِ الصِّحَابِةِ فَالَّذِي جَرَّبِ الصَّحَابِةِ فَالَّذِي جَرَّبُ أَلَى اجْتِهَادًا مُجَرَّدُا

س ٣٧٠ ـ ما مُوْقِفُ أَهْلِ السُّنَّةِ حُوْلُ أُزْوُاجِ النِّبِي صلى اللهُ عليه وسلم أمَّهَاتِ المؤمِنين ؟

ج \_ هو أنهم يَتُولُونَ أَزُواجُ النبي صلى الله عليه وسلم ويُترضُونَ عنهنَ ويؤمنون أنهن أزواجه في الدنيا والآخرة، وأنهن أمهات المؤمنين في الاحترام والتعظيم وتحريم نكاجهن ، وأنهن مطهرات مبر التي مِن كل سوء ، ويتبر ون ممن آذاهن أو سبهن مُكُمله رُدَاتُ مِن كل سوء ، ويتبر ون ممن آذاهن أو سبهن

ويُحُرِّمُونُ الطعنَ فيهن وقذفَهن خصوصًا خديجة بنتِ خويلد \_ رضى الله عنها \_ أمُ أكثر أولاده وأولُ مُن آمُن به وعاضده وناصره على أمره ، وكان لها منه المنزلة العالية .

والصديقة بنت الصديق \_ رضى الله عنها \_ التي قال فيها صلى الله عليه وسلم « فضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام » ، وقال فيها حسان :

حُصَانُ رُزَانُ مَا تُزُنُّ بِرِبِيبِ قِ وتَصُبِعُ غَرُ ثَى مِن لَعُومِ الغُوافِلِ حُليلةً خَيْرِ الناسِ دِيْنَا ومَنْصِبًا نَبِي الهُدَى ذِى المَكْرُمَاتِ الفُواصِلِ عقيلة حير مِن لؤيُّ بن غسالِبِ عقيلة حير مِن لؤيُّ بن غسالِب مُهَدَّمُمُ غَيْرُ زَائِل مُهَدِّبَةً قَدْ طَيْبُ اللَّهَ خَيْمُهَا وطُهْرُهُا مِن كُلِ سُوءِ وباطِل

ومن زوجاته أمُ سلمة رضى الله عنها ذاتُ الهجرتين مـــع زوجها أبى سلمة إلى الحبشة ثم إلى المدينة ٠

ومنهن زينبُ أَمْ المؤمنين \_ رضى الله عنها \_ التي زوجكُ اللهُ ايّاها مِن فَوْقِ سِبعِ سَمُوات .

ومنهن صفية أَبِنْتُ حَيِي \_ رضى الله عنها \_ مِنْ وُلدُ مارون ابن عمران .

ومنهن جويرية بنتُ الحارثِ \_ رضى الله عدها \_ مُركِ بُنِي المُصْطَلِقِ . المُصْطَلِقِ .

ومنهن سودة بنت زمعة \_ رضى الله عنها \_ التي كانت رمن أسباب الحِجاب ·

ومنهن أمُ حبيبة \_ رضى الله عنها \_ ذاتُ الهجرتين أيضا • ومنهن ميمونة ُ بنتُ الحارث \_ رضى الله عنها •

س ٣٧١ - مَنْ أَفْضُلُ نِسُاءِ النبي صلى الله عليه وسلم ؟ وضِّحْ ذلك مَع ذِكر ما فيه مِن خلاف ؟ ج - أَفَضْلُ نِسَائِه عَائشة وخدِيْجة - رضى الله عنهما \_

\_ ٣.7 \_

وقد وقع الخِلافُ بَينَ عُلُماءِ السلفِ في التَّفَاضُلِ بينَ عسائشةَ وخديجة ، فقال الموفقُ وابنُ حجرٍ وغيرُهما : خديجة - رضى الله عنها .

وقال شيخُ الاسلام جهاتُ التفضيل بين عائشة وخديجة مُتقاربة وكانه رأي التَّوقَفُ ، وقَدَّمُ البَلْبَانِي تَبُعًا لابنِ حَمْدانُ أَن عَائشة كرضي الله عنها له أفضلُ .

قال ابنُ القيم: إن أريدُ بالتفضيل كثرةُ الثوابِ عند اللهِ فَدَلك أمرُ لا يطلع عليه إلا اللهُ ، فإن عملُ القلوب أفضلُ من عمل الجوارح ، وإن أريد كثرة العلم فعائشة لا مَحَالة ، وإن أريدُ شرفُ الأصلُ ففاطمة أيضك لا مَحَالة ، وهي فضيّلة لا مُحَالة ، وهي فضيْلة لا يُشركها فيها غيرُ أخواتها ، وإن أريدُ شرف السِيادة فقد ثبت النصُ لفاطمة وحدها قال السِفاريني في

وعارِئشُةٌ فِي العِلْمِ مَعْ خِبِيْجِئَةٌ ۚ رَوْمِ النَّبِيْجِـةَ ۗ وَعَارِئِشُةٌ النَّبِيْجِـةَ ۗ

س ٣٧٢ ــ مُنْ أُهْلُ كَبَيْتِ رسولِ اللهِ صَلَّى اللـــهُ عليه وسلم ؟ ومَنْ أَفَضَّلُهُم ؟

ج ـ هم الذين حُرُمَتْ عليهم الصَّدُقَةُ ، وهُم آلُ علي ، وآلُ جعفر ، وآلُ علي ، وآلُ علي ، وآلُ جعفر ، وآل عقيل ، وآ عباس ، وبنو الحارث بن عبد المطلب ، وكذلك أزواجُه مِنَّ أهل بيته كما دل عليه سياق آية الأحزاب، وأفضلهم على وفاطمة والحسن والحسين السذين أدار عليهم الكساء وخصَّهم بالدُعا ، •

قال الامام أحمد : حدثنا محمد بن مصعب حدثنا الأوزاعي حدثنا شداد بن عمار قال : دُخَلْتُ عَلَى واثلةً بن الأسقع وعندَهُ قومَ فَذَكَرُوا عَلَيًا فَلُمَّا قَامُوا قال : ألا أُخْبِرُكُم بَمَسَا رُأَيتُ مِن رسولِ الله صلى الله عليه وسلم قُلْتُ : كَلَى قال : أَتَيْتُ فاطمة ورضى الله عنه وسلم قُلْتُ : كَلَى قال : أَتَيْتُ فاطمة ورضى الله عنه و

فقالت : تُوجَه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فَجُلَسْتُ النَّظِرُهُ حتى جاء رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم ومَعَه على والحسن والحسن \_ رضى الله عنهم \_ آخِذاً كل واحد منهما بيدو، حتى دَخُلُ فأَدْنَى عَلِياً وفاطِمَة \_ رضي الله عنهما \_ كلُ واحد منهما على فَخِذِه وَ

ثُمُ لُفَ عليهما ثُو بُهُ \_ أَو قَالَ كَسَاءُهُ ، ثم تَلاَ صلى الله عليه وسلم هذه الآية : « إِنَّمَا يُريدُ اللهُ ليذهب عنكم الرجس أهلُ البيت ويطهر كم تطهيراً » وقال : اللَّهم هَؤُلاء أهل بيتي ، وأهل بيتي أحق .

قال في سُلكُم الوصولِ إلى عِلْم الأصول:

وأَهْلُ بَيْتُ الْصُطْفَى الأَطْهَارِ وَتَابِعِيْهِ السَّادَةِ الأُخْيَارِ وَتَابِعِيْهِ السَّادَةِ الأُخْيَارِ فَكُلَّهُمْ فِي مُحْسِكُمِ القُسُرَأَنِ أَنْ كَلَيْهُمْ خَسَالِقُ الأَكُوانِ أَثْنَى عَلَيْهُمْ خَسَالِقُ الأَكُوانِ فِي الفُتْحِ والحَدْيْدِ والقِتَالِ , في الفُتْحِ والحَدْيْدِ والقِتَالِ , في الفَتْحِ والحَدْيْدِ والقِتَالِ , في الفَتْحِ الخِصُسالِ فَيْرِهُمَا بِأَكُمُ لِ الخِصُسالِ الخِصُسالِ

كذاك في التوراة والانجيال معلومة التفضيل

في سَنْةِ المُخْتَارِ قد سُار سُيْر السَّيْسِ فِ الأَقْطَارِ

س ٣٧٣ ــ ما الواجبُ نُعُو اُهْلِ بَيْتِ رَسُولِ اللهِ صلى اللهُ عليه وسلم ؟

ج ـ الواجبُ مُحَبَّتُهُم وتُولِيُّهِم واحترامُهم واكرامُهم للهِ ، ولاسلامِهم ولقرابُتِهم مِن رسولِ اللهِ صلى اللهُ عليه وسلم ، ولاسلامِهم وسبقِهم وحسن بلائِهم في نصـــرة دِينِ اللهِ ، وغير ذلك مِن فضائِلهم ، فاحترامُهم ومحبتُهم والبِرُ بِهِمَ مِن تُوقِيرِهِ صـــلى

الله عليه وسلم واحترامه ، وامتثالاً لما جاء في الكتاب والسنة من الحث على ذلك قال تعالى : « قل لا أسألكم عليه أجــرا الا المودة في القربى » •

## رس ٢٧٣ ـ ما هي وصيعة رسول الله صلى الله عليه وسلم في أهِّل بُيْتُهِ ؟

ورج \_ هي قوله صلى الله عليه وسلم يوم غساريْرِ خُمُّ : « أَذْكِرُكُمُ الله فِي أَهُّلِ كَيْتِي » •

وقال للعباس أيضا وفيد اشتكى اليه أن بعض قريش يجفو بني هاشم فقال: « والذي نفسي بيده لا يؤمنون حتى يحبوكم لله ولقرابتي » •

وقال « إِن الله اصطفى بَنِيْ اسْمَاعِيْلُ ، واصطفى مِن بَنِي اسماعيلُ كِنَّانَةً ، واصطفى رَمَن كِنانَةً قَرُيْشَنَّا ، واصطفى رَمَن قريش بَنِي هَاشِم واصْطفانِي مِن بَنِي هَاشِمٍ » ، فهذا يَتَضَمَّنُ الحَثُّ عَلَى اَحْتِرُامِهُمْ وتُوْقِيْرِهِمْ والاحسّان إِلَيهُم •

ِ سِ ٣٧٥ \_ مَا مَوْقِفُ أَهْلِ السُّنَّةِ والْجَمَاعَةِ حَوْلَ طَرِيْقَـةِ الرَّوَافِضِ والنَّوَاصِبِ؟ الرَّوَافِضِ والنَّوَاصِبِ؟

ج \_ هو أنهم يتبرءون من طريقة الروافض ، وتقدم بيانها في جواب سؤال ٣٠٦ ، وكذلك يتبرءون من طريقة النواصب وهم الذين نصبوا العداوة لأهل البيت وتبرءوا منهم وكفروهم وفسقوهم •

فأهل السنة كما تقدم بيان طريقتهم ، وأنهم يتولسون جميع المؤمنين ، ويعرفون قدر الصحابة وفضلهم ، ويرعسون حقوقهم وحقوق أهل البيت ، ولا يرضون بما فعله المختار بن عبيد وغيره من الكاذبين ، ولا ما فعله الحجاج وغيره من الظالمين

و نختيم ما يتعلُّق بالصحابة بِمَا قَالَ بَعْضُهُم فِيهِم ونشيهد أن الليه خص رسوله بأصحابه إلأبرار فض بَكُر الصَّدِّيقُ ذُوَّ الفَصْل والنَّدَى وَوُ اسكِ اَهُ بِالأَمْكُو الِ حَتَّى تَجُرُّدُا لِفَارُوْقِ لِا تُنْسَ فَضْلَهُ اللهُ ال لِقُدُ كَانَ لِلإسْسَلامِ حَصْنًا مُشَيَّدًا لقُدُ فَتُحُ الْقَارُوْقُ بِالسَّيْفِ عَنْوُةً كِثَيْرُ بِلادِ اللَّهُ لِمِنْ المِنْ المِنْ وأَظَهُرُ دِيْنَ اللّهُ بَعُدُ خَفَا إِنْهِ أَ وَأَظُفَا بَعُدُ خَفَا إِنّهِ وَأَخْمَا وَأَخْمَا وَأَخْمَا وَأَخْمَا وَأَخْمَا وَأَخْمَا وَأَخْمَا وَعَيْمَانَ ذُو النّوْرُيْنَ قِلْدُ مَاتَ صَالِمًا مِنْ إِنْ وَقَدْ مَاتَ صَالِمًا مِنْ وَرَبّي قِلْدُ مَاتَ صَالِمًا مِنْ وَمَدَّادِ وَعَيْمَانَ ذُو النّوْرُيْنَ قِلْدُ مَاتَ صَالِمًا مِنْ وَمَدْ اللّهُ وَمُعَلّمُ اللّهُ وَمُرْسِدًا وقد قام بالقرآن دُهْرًا تهجَــدا وُجَهَزُ جِيشُ العُسْرِ يُومًا بِهَالِكَهِ ووستنع لِلْمُخْتَارِ والصَّحْد وبايع عنه المصطفى بشيماليك مُمَا يُعَةُ الرَّضُوانِ حقبُ وأشهد تنس صهر المصطفى وابن عمه وفادى رَسُولُ اللهِ طَوْعًا بِنَفْسِهُ عَشِيَيةٌ لَمُتُا بَالْفِرَاشِ تُوسَـــدا

ومَنْ كَانَ مُوْلاَهُ النبيُ فَقَدْ غَيدًا عَلَيْ لَهُ بِالْحَسِقِ مَوْلاً ومُنْجِدًا وطلْحُتهُم ثُمَّ الزُبْرُ وسَعْيدُ بِالسَّعُدادة أَسْعِدًا وكان ابنُ عوف باذل المال مُنْفقاً وكان ابنُ عوف باذل المال مُنْفقاً وكان ابنُ جَسُرَاجٍ أَمِيْنَا مُؤيدًا ولا تنسُ باقي صَحْبِهِ وأَهْل بَيْتِهِ وأنْصُارِهِ والتابِعْين على الهُدى وأنْصُارِهِ والتابِعْين على الهُدى وأنْصُارِه والتابِعْين على الهُدى وأنْشُا رسولُ الله أيضاً وأكدا وأثنى رسولُ الله أيضاً وأكدا

## ٤٢ ـ الكرامــة ُ

# س ٣٧٦ ـ ما هي الكرامــة ؟

ج ــ هي أُمرُ خارِقُ لِلْعَادةِ غَيرُ مُقْرُوْنِ بِدَعُوْكِ النَّبُوةِ ولا هُو مُقَدِّمَةً ، يُظْهَرُ عَلَى يُلُو عَبْدِ ظاهرة الصَّلاحُ مُلْتُزَمُ المَتا بِعَةِ لِنَهْيَ كُلِّفَ بِشُرِيْعُتِهِ مُصْحُو بًا بِصِّحَّةِ الاعتقادِ والعملُ الصَّالِح عَلَمُ بَهَا كَلِفَ بِشُرِيْعُتِهِ مُصْحُو بًا بِصِحَّةِ الاعتقادِ والعملُ الصَّالِح عَلَمُ بَهَا أَو لَمْ يُعْلَمُ ، وَلا وَلاَيْتِهِ أَو لَمْ يُعْلَمُ ، وَلا وَلاَيْتِهِ وَلاَفْضِله على غَيْره لَجُواز سَلْبَها، وأن تكون استدراجا ومُكراً .

# ر س ۲۷۷ ــ مـا الفرقُ بَيْنُ المعجزُة والكرامة والأحسوالِ الشيطانية ؟

ج ــ المعجزة: هي ما يجرى الله على أيدي الرسل والأنبياء من خوارق العادات التي يتحدون بها العباد، ويخبرون بها عن الله للتَصْدِيْقِ جما بَعْثَهُمُ به ويؤيدهم بها ، فَمَنْ مُعْجِزُاتِ النبي صلى الله عليه وسلم كلامُ الله الذي أعْجُزُ الخلق ، وكانشِقاقِ القمر ، وحنين الجذع ، ونُبوع الماء من بين أصابعه .

وأما الكرامة : فهي ما يجرى الله على أيدي أوليائِهُ مِن المؤمنين رمن خوارق العادات كالعِلْمِ والقُدَّرُةِ .

وأما الأحوال السيطانية: فهي التي تظهر على أيدي المنحرفين ممّن يُدَّعُو الأمروات المنحرفين ممّن يُدَّعُو الأمروات والأحياء معتقداً أنهم يُنفعُون أو يُضَرَّرُون كالسَّحرة والكُهنة والمُسَعودة ، لأن الكرامة لابد أن تكون أمرًا خارقاً للعادة ، أتى ذلك الخارق عن إمرى عالج مُواظِب على الطاعية ، وتارك للمعاصي وقد تكون أبتلاء فيسعد بها قوم ويشقى بها آخرون للمعاصي وقد تكون أبتلاء فيسعد بها قوم ويشقى بها آخرون سلمعاسي على الكرامة؟

س ۱۷۸ - ما هو مدهب اهل استه والعماعه في الدرامه: ج \_ مذهبهم التصديق الجازم بكرامات الأولياء وأنهاحق قال السفاريني:

ل السفاريني:
وكُلُ خَارِقِ أَتَى عَنْ صَالِحٍ
مِنْ تَابِعِ لِشَرْعِنِا وَنَاصِحِ
فَا نَهُا مِنْ الْكُرُامِاتِ التِي
بهكا نَقُولُ فَاقَفُ لِلْأَدِلَةِ
ومَن نَفَاهَا مِن ذَوِي الضَّلِلِ
فَقَدُ أَتَى مِنْ ذَاكِ بِالمُحَالِ
لأنها شَهُرُة ولِيهِ أَتَى مِنْ ذَاكِ بالمُحَالِ
لأنها شَهُرَة وليم تَزُلُ اللهِ الزّلُلُ اللهِ اللهِ الزّلُلُ اللهِ اللهِ الزّلُلُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

واعلم أن وقوع الكرامات للأولياء في الحقيقَ معجزات للأنبياء لأن تلك الكرامات لم تحصل لهم إلا ببركة متابعة نبيهم الذي نالوا بسببه خيرا كثيرا من جملتها الكرامات .

س ٣٧٩ ـ هَلُعَكُمُ الكُرَامَةِ نَقْصَ فِيدِيْنِ الانسبانِ ومَرْ تَبْنِهِ عِندُ اللـــهِ؟

ر ج \_ إعلَم أن عدم الخارق عِلْمًا وقد (أله يضر السُّلم في دينه في من لم يُنْكُسِفُ له شيء مِن الكو بياتِ لا يُنْقَصُه ذلك في مَرْ تُبَيّه

عند الله بل قد يكون عُدُمُ ذلك أَنْفُعُ لَهِ في دِينه إِذا لم يكن وجودُ ذلك مأمورًا به أَمْرُ ايجُابِ ولا اسْتِحْبَاب •

ربود ۱۲۸ ـ ما الذي يستنفادُ مِن الكرامــة ؟ وهـــلْ هِيْ مُسْتَمِرَة ؟ وضع ذلك ٠

ج\_ يستفاد منها أولا: كمال قدرة الله ونفوذ مشيئته ، ثانيا: أن لله سُنناً وأسبابا تقتضي مسبباتها الموضوعة لها شرعا وقدرا وُلُ قُ لِله سُننا أخرى لا يقع عليها علم البشر ولا تدركها أعمالهم وأسبابهم .

ثالثا: أدلة الكرامة بالحقيقة دالة على رسالة الرسول الذي اتبعه من أتت بين يديه لأنها لم تحصل له الا ببركة متابعته .

رابعا: قيل ، أنها من المبشرات التي يجعلها الله لمن أتت على يديه وهي باقية إلى قيام الساعة .

س ٣٨١ - أُذْكُرُّ شَيْئًا مِمَّا يُجْرِى اللهُ على أَيْدِي رُسُلِهِ مِن خُوارِقِ العَّادَاتِ مِن أَنْوَاعِ الْقُدْرُةِ وَالتَأْثِيْرِ وَالْعِلْمِ وَالْأَخْبُ إِرِ الغَيْبِيَّةِ ؟

ج ـ أما العلم والأخبار الغيبية ، والسماع في الرؤية فمثل إخباره صلى الله عليه وسلم عن الأنبياء المتقدمين وأممهم ومخاطبته لهم، وكذا إخباره عن أمور الربوبية والملائكة والجنة والنار بما يوافق الأنبياء قبله مِن غير تعلم منهم ، ويعلم أن ذلك مُوافق لِنُقُولِ الأنبياء تارة بما في أيديهم من الكتب الظاهرة ونحو ذلك مِن النقل المتواتر .

وتعود دنك مِن النقل المنواس و وتعلمه الخاصة مِن علمائهم • وأمّا القُددة والتأثيرُ فكانشقاق القمر وكذا مِعْراجُه صلى الله عليه وسلم إلى السموات وكثرة الرمي بالنجوم عند ظهروره ، وكذلك

اشْرَاؤُهُ مِن المُسْجِدِ الحرامِ إلى المُسْجِدِ الأُقْضَى ، وكتكثيره الماء في عين تبوك وعين الحديبية ، ونبع الماء من بين أصابعه ، وكذا تكثير الطعام ، و نجو ذلك ٠

وكذلك مِن باب القُدُّرُة عَصَا مُوسَى صلى اللهُ عليه وسلم وفِلْقُ البُحْرِ وَالْقُمُّانُ وَالصَّفَادَعُ وَالدُّمُ وَنَاقَةٌ صَالِحٍ ، وَإِبْرِاءُ الأكمه والأبرص ، وإحيامُ الموتي رلعيْسي عليه السلام . كما أن رمن باب العلم أخبارُهُم بما يأكلونُ وما يُدُّخِرُوْنَ في بيوتهم •

س ٣٨٢ - أُذْكُرُ مَا تَسُنْتُحْفِرُهُ مِنْ خُوَارِقِ الْعَادَاتِ الَّتِي

رلغير الأنبياء ج ـ منها ما هو رمن باب العلوم والمكاشفات مِثْلُ قُوْلِ عُمْرُ رضَى الله عنه \_ في قصة سُنارية وهو على المِنْبُر ، ورُوْيَتُ \_ هُ رَلْجُيْشِ سُلَارِيَةً مَعُ بُعُد المسافة فقال: يا سارية الجبل، تجذيراً له مِنَ العدو ومكرهم له مِن وراء الجبل ، فسمع سارية ً قولهُ ا مُعُ بَعِدِ المُسَافَةِ لِأَنَّ عُمُرٌ بَالمِدِينَةِ وَالْجِيشُ بِنَهَاوُ نِدِ وَكَاخِبَ إِر أَبِّي بِكُرُ أَنَّ فِي بُطْنِ امْرَأَتِهِ أَنْثَى ، واخبارِ عُمَرُ عَمَّنْ يَخرجُ مِنَ وُلَدِهِ فَيْكُونَ عَادِلًا ۗ، وقصة صاحب موسى ـ عليــه السلام ـ وعلمه بحال الغلام .

٣٨٣ ـ ما مِثَالُ ما كانُ مِن بابِ القُدْرَةِ والناثيرِ لِغَيرِ الأَنْبِياءِ عليهم الصلاة ُ والسلام ؟

ج \_ مثل فصة أصحاب الكهف ، وقصة مريم ، والذي عنده علم من الكتاب وكما في قصة العبلاً بن الحضرمي من الصِّحابة فانِه لَمَّا ذَهُبَ إِلَى البَّحرين سَلَّكُوا مُفُـَازُةً وعُطِّشُوا عطشنًا شَدِيُّدًا حتى حافوا الهلاك فِنزلُ فَصُلَّى رُكُّعُتُنْ ثُمَّ قال يا حُلِيم يا عُلِيم يا عُظِيم اسْقِنا ، فَجُاءَت سُكَابَة فَامطرت حتى مُلُؤُ الآنية ، وسُقُوا الركابُ تم انطلق إلى خليج مِن البُحْرِ مُا خِيْضُ قُبْلُ ذُلِكُ اليوم،

فلم يجدوا سفنا فصلى ركعتين ثم قال يا حليم يا عليم يا علي عليم يا علي يا عظيم أجزنا • ثم أخذ بعنانِ فرسه ، ثم قال : جُوزُوا باسم الله •

قال أبو هريرة \_ رضى الله عنه \_ فمشينا على الماء فوالله ما ابتل لنا قدم ولا خف ولا حافر ، وكان الجيش أربعة آلاف والطيران في الهوآء كما في قصة جعفر بن أبي طالب ذى الجناحين ، وكجريان النيل بكتاب أمير المؤمنين عمر ، وكشرب خالد بن الوليد السم من غير أن يحصل له ضرر و

وكما جرى لسعد بن أبي وقاص فيالقادسية ومرورهم على الماء بجنودهم وأسيد بن حضير ونزول الظلة عليه بالليل فيها مثل السراج ، وما جرى لأبي مسلم الخولاني لما ألقاه الأسود العنسى بالنار فأنجاه الله منها •

وأم أيمن لما خرجت مهاجرة اشتد بها العطش سمعتحسا من فوقها فرفعت رأسها فاذا هي بدلو من ماء فشربت منها ثم رفعت ، الى غير ذلك مما يطول ذكره ، وفي هذا كفاية •

## س ٣٨٤ ـ ما مُوْقِفُ أَهْلِ السُّنَّةِ والجُمَاعَةِ حُوْلُ آثارِ النبي صلى اللهُ عليه وسلم ؟

ج \_ آثاره صلى الله عليه وسلم نوعان: قسم هو ما أثر عنه من قول وفعل وتقريرات ، فهذا القسم يجب الأخد به والتحسك به وأماً مواضع أكله وشربه وجلوسه ونومه ونعو ذلك فلا يشرع اتباعه فيذلك بل تتبع هذه من وسائل الغلو فيه وقد أنكر بعض أعيان الصحابة على ابن عمر رضى الله عنهما في ذلك وقلع عمر \_ رضى الله عنه \_ الشجرة التي بويع تحتها النبي صلى الله عليه وسلم لما علم أن الناس يقصدونها خوفاً من الفتنة .

رَ مَنِ اللَّهُ عَلَى النَّاسُ يقصدونُ مسجداً صلى فيه النبي صلى

الله عليه وسلم في الطريق أنكر ذلك وقال ما معناه : إنهك أهلك من كان قبلكم مثل هـنذا كانوا يتتبعون آثار أنبيائهم فمن أدركته الصلاة في شيء من هذه المساجد فليصل ، ومن لا فليمض ولا يقصدها •

وأما ما صلى فيه صلاة التشريع فالصلاة فيه مشروعية كمسجده صلى الله عليه وسلم والكعبة ومسجد قباء، والموضع الذي صلى فيه في بيت عثمان ـ رضى الله عنه ـ كما طلب منه ذلك ليتخده مصلى فأجابه صلى الله عليه وسلم على ذلك .

وهكذا التبرك بشعره النبي صلى الله عليه وسلم وريقه وعرقه وما مس جسده فكله لا بأس به لأن السنة قد صعت بذلك ، وقد قسم صلى الله عليه وسلم في حجة الروداع بين الناس شعر رأسه لل قد جعرالله في ورئ البركة وليس هذا من الغلو المنوع .

وأما التبرك بغيره صلى الله عليه وسلم فهو ممنوع لأمور:

أولا أن غيره صلى الله عليه وسلم لا يقاس عليه لما جُعـُــلَ الله فيه رمن الخير والسركة بخلاف غيره فلا يتحقق فيه ذلك ·

ثانيا: أن ذلك ربما يوقع في الغلو وأنواع الشرك فوجب سد الدرائع بالمنع مِن ذلك وإنما جاز في حقه صلى الله عليه وسلم لمجيء النص به ٠

والأمر الثالث: أن الصحابة لم يفعلوا ذلك مع غير النبي صلى الله عليه وسلم ، لا مع الصديق ولا عمر \_ رضى الله عنهما \_ ولا مع غيرهما، ولو كان ذلك سائغا أو قربة لسبقونا إليه ، ولم يجمعوا على تركه فلما تركوه علم أن الحق ترك ذلك وعدم الحاق غيره به صلى الله عليه وسلم .

٣٨٤ - مُتى تَتَبُعُ آثَارُ أَصْعَابِ النبي صلى اللهُ عليه وسلم؟ ج - عند مُو افْقَتِها رلسُنَه رُسُول اللهِ صلى اللهُ عليه وسلم

وعند خفاء سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم أمَّا إذا وُجِدَ النصُ مِن الكتاب أو السنة فانه يُجِبُ اتَّبَاعُهُ وتقديمُه على رأي كل أحد قال تعالى : « في أن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والوسول » الآية •

وقال أبن عباس : يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء أقول : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وتقولون : قال

و بكر وعمر ؟

وقال الشافعي \_ رحمه الله \_ : أَجْمَعُ العُلَمَاءُ عَلَى أَن مُنِ استبانَتْ له سنةُ رسول الله لم يكن له أن يدعها لِقولِ أحد . وقال مالك رحمه الله : مسا منا إلا راد ومردود عليه بالا صاحب هذا القبر صلى الله عليه وسلم ، وكلامُ العلماء في هذا المعنى كثر .

قال بعضهم:

س ٣٨٦ ــ مَن هُمُ الخُلُفاءُ الراشدونُ وما وُصِيَّةُ رسـولِ اللهِ صلى اللهُ عليه وسلم نُحُّوُهُم ؟

ج \_ هم أبو بكر وعمر وعثمان وعلي \_ رضى الله عنهم \_ ووصيته صلى الله عليه وسلم هي قولــه : « عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدوي عضوا عليهــا

بالنواجد ، وإيَّاكُم ومُحْدُثاتِ الأُمُورِ فإن كُلَّ مُحْدُثَةً بِدُعَةً وكُلَّ بِدعة مِحْدُثَةً بِدُعَةً وكُلَّ بدعة ضلالة أَ، وقال : « اقتدوا باللذين مِن بعـــدي أبي بكر وعمر » ولو لم تقم الحجة بقولهم لما أمرنا باتباعهم وهذا هــو الحق المتم .

الحق المتبع . س ٣٨٧ ـ ما هي الأصول التي يعْتُمِدُ عَلَيْهَا أَهْلُ السُّنَّةِ والجَمَاعةِ في العِلْمِ والدِيْنِ؟

ج \_ هي ثلاثة أصول : يعتمد عليها أهل السنة في العلم والدين ويزنون بها جميع ما عليه الناس مِن أعمال وأفعال باطنة وظاهرة مما له تعلق بالدين .

أولها: كتاب الله الذي هو خير الكلام وأصدقه الذي فيه الهدى والنور، فلا يقدمون عليه كلام أحد ٠

والأصل الثاني: سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وما أثر عنه مِن هدى وطريقة فيتمسكون بها ولا يعدلون بها غيرهـا .

والأصل الثالث: الاجماع وهو العزم والاتفاق، واصطلاحا اتفاق مجتهدي الأمة في عصر واحد على أمر ديني وهو حجية قاطعة والاجماع الذي ينضبط هو ما كان عليه السلف الصالح إذ بعدهم كُثرُ الاختلافُ وانتشر في أنحاء الأرض •

قال الشيخ رحمه الله : الكتاب والسنة وافيان بجميع أمور الدين ، وأما الاجماع فهو في نفسه حن لا تجمع الأمة على ضلالة، وكذلك القياس حق فإن الله بعث رسوله بالعدل وأنزل الميزان مع الكتاب، والميزان يتضمن العدل وما به يعرف العدل

س ٣٨٨ - أَذْكُرُ شُيْئًا مِن مَعَاسِنِ أَهُلِ السُّنَّةِ والجَمَاعَةِ غَيْرُ مَا تقدم ؟

ج ــ هم مع ما تقدم يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويدينون بالنصيحة ، ويتناصرون ويتعاونون ويتراحمون ، ويحثون على مكارم الاخلاق ومحاسن الاعمال والاحسان الى اليتامى والمساكين والأمر بالصبر عسلى البلاء، والشكر عند الرخاء، وببر الوالدين وبصلة اؤرحام وحسن الجوار •

٣ ــ الأمسْرُ بالْمُعْرُوْفِ والنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكِرِ س ٣٨٨ ــ ما هِوُ الْمُعْرُوْفُ وما هُوَ الْمُنْكُرُ ومَــا الأُصْلُ فِي وُجُوَّ بِهِمـَــا ؟

ج - المعروف: اسم جامع لكل ما عرف من طاعة الله والتقرب اليه والاحسان إلى الناس، والمنكر ضده وقيل المنكر اسم جامع لكل ما يكرهه الله وينهى عنه ، والأصل في وجو بهما قوله تعالى: « ولتكن منكم أمــة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر » ، وقوله: « كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر » .

ومن السنة مافي صحيح مسلم عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه \_ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « من رأى منكم منكرا فليغيره بيده ، فان لم يستطع فبلسانه ف\_ان لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الايمان » •

ِ سَ ٣٨٩ ـ هُلَّ وُجُوْ بُهُمَا كِفَائِي أَوْ عَيْنِي ؟ وضح ذلك مَعُ فِرِ مَا لَهُمَا مِن شُرُوْطِ .

ج - وجو بهما وجوب كفائي يخطاطب به الجميع ويسقط بمن يقوم به ، وان كان العالم به واحدا تعين عليه ، وان كانوا جماعة لكن لا يحصل المقصود إلا بهم جميعا تعين عليهم ، وأما الشروط فقال شيخ الاسلام رحمه الله :

أولا: لابُدَّمِن العلم بالمعروف والمنكر والتمييز بينهما و الثاني: أنه لابد من العلم بحسال المأمور والمنهى ، ومن الصلاح أن يأتي بالأمر والنهي بالصراط المستقيم وهو أقرب الطرق الى حصول المقصود ، ولابد في ذلك من الرفق ، ولابد أن يكون حليما صبورا على الأذى ، فإنه لابد أن يحصل له أذى ، فأن لم يحلم ويصبر كان ما يفسد أكثر ممسا يصلح فلابد من العلم والرفق والصبر ، العلم قبل الأمر والنهي والرفق معه والصبر بعد ، قال ابن عبد القوي :

وأمْرُكُ بالمُعْرُوفِ والنّهِي يَّا فَتَى عَنْ تُسَدِّدِ عَلَى عَالِم بالحظر والفِعْلَ لَهُ يَقُمْ عَنْ تُسَدِّدِ عَلَى عَالِم بالحظر والفِعْلَ لَهُ يَقُمْ وبالعلما يختص ما أَخْتَصَ فِعْلَهُ وبالعلما يختص ما أُخْتَصَ وبالعلما وبالقَّلَ بالقَافِد المُنْ يَسْتَنْصِرُونَ بِ قَصَد وأَفْتُواهُ انْكَارُ الفَتَى الجَلْدِ باليدِ وبالأَسْهُلِ ابْدُأ ثم زَدْ قَدْرَ حَاجُة وبالأَسْهُلِ ابْدُأ ثم زَدْ قَدْرَ خَاجُة وبالأَسْهُلِ ابْدُأ ثم زَدْ قَدْرَ خَاجُة وبالأَسْهُلِ ابْدُأ ثم زَدْ قَدْرَ خَاجُة وبالأَسْهُلِ الْمُرْ فَاصَدُدِ

## س ٣٩٠ ــ ما شُرُّطُ افْتِرُ اضِه على الوَّاحِدِ أَوِ الجَمَاعَة ؟

ج \_ يسترط في وجوب الانكار أن يأمن على نفسه وأهله وماله فان خاف على نفسه سوطا أو عصل أو أعظم من ذلك كالسيف أو نحوه سقط عنه أمرهم ونهيهم ، فإن خاف السب أو سماع الكلام السيء لم يسقط عنه ، والحزم أن لا يبالي لما ورد: «أفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر » •

وقوله « لا يمنعن أحدكم هيبة الناس أن يقول بحق إذا علمه » ومقام الرسل وأتباعهم بالصدع بالحق معلوم مشهور من أراد الاقتداء بهم وجده وكرة و قال ابن القيم \_ رحمه الله :

فاصّدُعْ بأمرِ اللهِ لا تُخشَى الوُرُى ر في اللــــه ِ وأَحْشُناهُ تَفْـــزْ بِجِنانِ قُلْ رَلِيْ مَتَى سَلِمُ الرَّسُولُ وَصَحْبُهُ وَاللَّهِ الْحُسُانِ وَالتَّابِعُونَ لَهُ مَا فِي الْحُسُانِ وَمَنَافِقِ وَمَنَافِقِ وَمُخَارِبِ بِالْبُغِي وَالطَّغْيَانِ وَمُنَافِقِ وَمُخَارِبِ بِالْبُغِي وَالطَّغْيَانِ وَمُخَارِبِ بِالْبُغِي وَالطَّغْيَانِ وَمُخَارِبِ بِالْبُغِي وَالطَّغْيَانِ وَلَا يَعْنَ لَهُ مُ مَكَا وَلَا يَعْنَ الْأَذَى فِي نَصْدَرَةِ السَّحْمَنِ السَّوْلِ فَلَا يَكُلُّ وَلا جَاهَدُتُ حَقَّ جِهمَادِهِ فَلَا يَكُلُّ وَلا بِلِسَانِ فَاسَدِ وَلا بِلِسَانِ النَّفْسُ فَاسَد وَلا بِلْسَانِ النَّفْسُ فَاسَد وَاللّهِ الْمُحَالُ النَّفْسُ فَاسَد وَلِي الرَّانِ وَالْمُسَانِ وَالْمُسَانِ الْمُلْكِولُ الْمُعَلِيلُ الْمُعْلِقُ وَلَاللّهُ الْمُحَالُ النَّالَ وَاللّهُ الْمُحَالُ النَّفُولُ الْمُعْرِقُ الْمُحَالِ اللّهُ الْمُحَالُ النَّفُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلِى اللّهُ الْمُحَالَ الْمُحَالِ اللّهُ الْمُحْتَلُقُ وَاللّهُ الْمُعَلِّمُ الْمُعْلِقُ الْمُحْتَلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ الْمُ

ج ـقال ابن القيم ـ رحمه الله ـ إنكار المنكر لـ أربع درجات:

الاولى: أن يزول ويخلفه ضده ٠

الثانية : أن يقل وإن لم يزل من جملته •

الثالثة : أن يخلفه ما هو مثله ٠

الرابعة : أن يخلفه ما هو شر منه ٠

فالدرجتان الأولبان مشروعتان ، والثالثة موضع اجتهاد والرابعة محرمة ·

َّسُ ٣٩٢ ــ مَا مُوقِفُ أَهْلِ السَّنَّةِوالجُمَاعةِ حُوْلُ إِقَامَةِ الحُجِّ والجِهَادِ والجُمُع والجَمَاعَاتِ والأَعْيَادِ مَعُ الأَمْرُاءِ أَبِرَّاراً كَانُوا أو فَجَارًا ؟ وضح ذلك •

ج \_ مِن أصول أهل السنة أنهم يرون اقامة العج والجهاد والجمع والجماعات والأعياد مع لأمراء أبرارًا كانوا أو فكارا٠

قال تعالى: «يا أيها الدين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم » • وفي الصحيح : «ان الله ليؤيد هذا الدين بالرجل الفاجر » وعن أبي هريرة ـ رضى الله عنه ـ مرفوعا: «الجهاد واجب عليكم مع كل أمير برا كان أو فاجرا » • وفي الحديث الآخر : «والجهاد ماض منذ بعثني الله عز وجل حتى يقاتل ؟ خر أمتي الدجال ، لا يبطله جور جائر ولا عدل عادل والايمان بالأقدار » •

وقد كان الصحابة رضى الله عنهم يصلون خلف من يُعْرِفُونَ فَجُوْرُهُ كما صلى عبد الله بن مسعود رضى الله عنه وغيره من الصحابة خلف الوليد بن عقبة بن أبي معيط ، وقد كان يشرب الخمر ، وصلى مرة الصبح أربعا ، وجلده عثمان ابن عفان رضى الله عنه على ذلك ·

وكان عبد الله بن عمر رضى الله عنهما يصلي خلف الحجاج بن يوسف ، وكان الصحابة والتابعون يصلون خلف ابن أبى عبيد وكان متهما بالالحاد داعيا إلى الضلال .

س ٣٩٣ ما مُعْنَى النَّصِيَّحة ، وما مُعْنَى الأَدَانَة بها ، ولم المعنى الأَدَانَة بها ، ولمن هي طريقتهُ وما الدليل على ذلك ؟

ج \_ هي حيازة العظ للمنصوح له وقيل إخلاص النية من الغش للمنصوح له ، ومعنى الإدانة بها أي التعبد بها وهي ركن في الحديث الذي رواه تميم الداري أن رسول اللهصلى الله عليه وسلم قال: « الدين النصيحة »، قالوا: ركن يا رسول الله ؟ قال: « لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم»

 س ٢٩٤ ـ ما مُعْنَى النَّصْيْحَة لله ولكتابه ولرُســولِهِ؟ وضح ذلك • وعَلَى تَرْجَعِ مَصْلَكُ يُ كَانْصِيحُكُ •

ج \_ النصيحة لله: الايمان به ، ونفي الشريك ، وترك الالحاد في أسمائه وصفاته ، ووصف بأوصاف الكمال ، وتنزيهه عن النقائص ، وطاعة أمره واجتناب نهيه ، وموالاة من أطاعه ، ومعاداة من عصاه وغير ذلك مما يجب له .

وجميع هذه الأشياء في الحقيقة ترجع مصلحتها إلى العبد فهي نصيحة لنفسه وكسب خير لهسا ، والنصيحة لكتابه والايمان به بأنه كلام الله ، وتحليل ما حلله وتحريم ما حرمه، والاهتداء بهديه والتدبر لمعانيه ، والقيام بحقوقه ، والاتعاظ بمواعظه والاعتبار بزواجره ٠٠٠ النع ٠

والنصيحة لرسوله صلى الله عليه وسلم تصديقه في الجاء به ومحبته ، وتقديمه فيها على النفس والمال والولد ، وتوقيره حيًا وميتاً ، ومعرفة سنته ونشرها والعمل بها وتقديم قوله على قول كل أحد كائنا ما كان والاجتهاد بالاهتداء بهديه والنصر لدينه .

س ه ٣٩ ـ ما مَعْنَى النَّصِيْحَةِ لِأَنْمَةِ السَّلِمِينَ ولِعَامَّتِهِمْ ؟ وما الرُادُ بأَئِمَةِ السَّلْمِين ؟

ج ـ النصيحة للأئمة هي : إعانتهم على الحق وطاعتهم فيه وأمرهم به وتذكيرهم بحوائج العباد ، ونصحهم برفق وعدل واعتقاد ولايتهم ، والسمع والطاعة لهم في غير معصية الله وحث الناس على ذلك ، وبذل ما يستطيعه من إرشهادهم و تنبيهم إلى ما ينفعهم و ينفع الناس وإلى القيام بواجبهم ،

والمراد بائمة المسلمين قادتُهُم في تُنْظِيْم شُنُون الدنيا وفي اقامة معالم الدين ونشره بين الناس فيدُخل في ذلك الإمكام الأعظمُ والقُضاة والأمُراء وجميعُ مَن لهم ولايةً عامةً أو خاصةً.

والنصيحة لعامتهم إرشاد عامة المسلمين إلى مصالحهم في دنياهم وأخراهم ، وكف الأذى عنهم ، وتعليمهم ما جهلوا وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر ، وأن يحب لهم ما يحب لنفسه ، ويكره لهم ما يكره لنفسه ، ويسعى في ذلك بحسب الامكان .

ر رس ٣٩٦ ـ ما مُعْنَى حديث: « المؤمنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشَدُّ بَعْضَهُ بَعْضًا»؟ وما الذي يُفِيْدُهُ الحديثُ وضَحَ ذلك بِمِثَالِ

ج مذا حديث جليل يفيد أن المؤمنين من شأنهم التناصر والتناصح والتكاتف والتظاهر على مصالحهم الخاصة والعامة وأن يكونوا متراحمين وأن يكونوا متحابين متعاطفين كما في الحديث الآخر الذي رواه البخاري ومسلم: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لاخيه ما يحب لنفسه » ويفيد أن يكونوا على هسذا الوصف ، فكما أن البنيان المجموع من أساسات وحيطان كلية وجزئية ، وسقوف وعمد كل نوع من ذلك لا يقسوم بمفرده قياما تاما حتى ينضم بعضها إلى بعض ، وإن قام فهو قيام ضعيف عرضة للعواصف والحسوامل التي تزلزل البناء أو تطرحسه ،

فيجب على المؤمنين أن يراعوا قيام دينهم وشرائعه ومايقوم ذلك ويقويه ويزيل موانعه وعوارضه متساعدين ، يرون الغاية واحدة وإن تعددت الطرق ، والمقصود واحد وإن تعددت الهسائل .

وَمَثَّلُ قَوْلُهُ صَلَّى اللهُ عليه وسلم أَتَحَادُ المسلمينَ وَتَعَاوُنَهُمُ بِالتَّشْبِيْكِ بَيْنُ الأصابع ، ويُفِيْدُ الحديثُ النهي عن التَّفَــرُقِ والاخْتِلَافِ والتَّخَاذُلِ والنَّبَاغُضِ والتَّحَاسُدِ والتعادِي .

س ٣٩٧ ـ ما مُعْنَى قولِه صلى الله عليه وسلم: « مَثَلُ المؤمنينُ في تَوَادُهِمْ وتَرَاحُهِهُمْ وتَعَاطُفِهِمْ كَمَثَلِ الجَسَادِ إِذَا الشَّنَكَى منه عُضُّو تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الجَسَادِ بِالْحُمَّى » ؟

ج \_ التوادد والتراحم والتعاطف: كلها من باب التفاعل يستدعى اشتراك الجماعة في أصل الفعل ، فالتراحم رحمية بعضهم بعضا بسبب الأخوة الإيميانية والتوادد: التواصل الجالب للمحبة كالتزاور والتهادي، والتعاطف: إعانة بعضهم

بعضا كما يعطف التوب على الثوب يُقُوّيُه .
فالنبي صلى الله عليه وسلم يُمُثّلُ المُؤْمِنِيُّ بأنهُمْ كالجسدِ
الواحد فكما أن الجسكد اذا مرض منه عُضْوُ تألم جَميْعُ البُدُن،
فكذلك المؤمنون حقيْقة إذا نابُتْ واحدًا منهم نائبة شُعر بألها
الباقون فستعوا حسب طاقتِهم لإزالة ما أصابه فهم كشنخصِ

وكُلُ فرد منهم بالنسبة للمجموع كالعضو بالنسبة للشخص ، قال تعالى في وصف النبي صلى الله عليه وسلم والذين آمنوا معه بالرحمة والشدة : « محمد رسول الله والذين آمنوا معه أشداً على الكفار رحماً بينهم تراهم ركعا سجدا » الآية ،

وفي الحديث: » مُن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته، ومُن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه كربة مِن كرب يوم القيامة » الحديث •

وفي الحديث الآخر: « المؤمن أخو المؤمن يكُفُ عليه ضَيْعَتُهُ ويَحُوْ طُله مِن وَرَائِه » فيؤخذ مِن الحديث دليل على عظم حـــق المسلم على أخيه ، والحث على ما يكون سببا للثلاث المذكورة في الحديث وفيه النهي عن التقاطع والتعادي و

س ٣٩٨ - بَيِّ مُغَانِي مَا يَلِيٌ مِنِ الكَلَمَاتِ الآتية : الصَّبْرُ • البَلاءُ • الشَّكْرُ • الرَّخَاءُ • مَخَاسِنُ الأَعْمَالِ • مَكَارِمُ الأَخْلاقِ • الشَّكْرُ • الرَّخَاءُ • مَخَاسِنُ الأَعْمَالِ • مَكَارِمُ الأَخْلاقِ • اللهِ ضَيْرَ ؟

ج \_ الصبر لغة : الحبس ، وشرعا : حبس النفس على ما تكره تقربا إلى الله تعالى • وقال ابن القيم \_ رحمه الله \_

هو حبس النفس عن الجزع ، وحبس اللسان عن التشكى والتسخط ، وحبس الجوارح عن لطم الخدود ، وشق الجيوب قال وسمعت شيخ الاسلام يقول : الصبر الجميل هسو الذي لا عتاب معه والهجر الجميل : هو الذي لا أذى معه أه ، وقد تكاثرت الأدلة في الأمر بالصبر والحث عليه وأقسام الصبر ثلاثة : صبر على طاعة الله ، وصبر عن معاصي الله ، وصبر على أقدار الله المؤلمة ، البلاء : الغم ؛ والتكليف والبلاء وصبر على أقدار الله المؤلمة ، والشكر : لغة ، عرفان الإحسان ونشرة ، وشرعا صرف العبد جميع ما أنعم الله به عليه لما خلق را لمؤلمة ، ويتعلق بالقلب واللسان والجوارج كما قيل :

يَدِي وَلِسُانِي والضَّبِيْرُ المُحَجَّبُ

والرخاءُ: بالفتح سعة ُالعيش · والرضى: ضدُ السخط · ومحاسنُ الاعمال : جميلُها ، فأهل السنة يدعون إلى كل خلق فاضل ويحثون على ذلك والمكارم : جميع مُكْرُمُة وهي كُلُ فَائِقٍ في كَابِهِ يقال له كُريْم .

رُسُ ٣٩٩ - وَضَمْحُ حُكْمُ الرَّضَى بِالقَضَاءِ وقسَمِ مَا يَعْتَاجُ اللهُ تَقْسِيم ؟ ومَا الذي يَجِبُ عَلَى العُبْدِ نَعُو ذَلِكَ ومَثْلُ لِلاَ يَعْتَاجُ إِلَى تَمْشَلُ لِلاَ يَعْتَاجُ إِلَى تَمْشَلُ اللهُ يَعْتَاجُ إِلَى تَمْشَلُ ؟

ج ـ الرضى بالقضاء الديني الشرعي واجب وهو أساس الاسلام وقاعدة الايمان ، فيجب على العبد أن يكون راضيا به بلا حرج ولا منازعة ولا معارضة ولا اعتراض قال تعالى : « فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم » الآية .

والرضا بالقضاء الكوني القدري الموافق لمحبيثة العبد والرضا بالقضاء الكوني القدري الموافق لمحبيثة العبد واردادته ورضاه من الصحة والغناء والعافية واللذة أمر لازم بمُقتَضَى الطبيعة لأنه ملائم للعبد معبوب له فليس الرضى به عبودية ، بل العبودية في مقابلته بالشكر والاعتراف بالمنت

ووضع النعمة مواضعها التي يحب الله أن توضع فيها ، وأن لا يعصى المنعم بهما وأن يرى النقص في جميع ذلك •

والرضى بالقضاء الكوني القدري الجاري على خلاف مراد العبد ومعبته مما لا يلائمه ولا يدخل تحت اختياره مستحب، وهو من مقامات أهل الايمان وفي وجوبه قولان وهذا كالمرض والفقر وأذى الخلق له والحر والبرد والآلام ونحو ذلك ·

وأما الرضى بالقدر الجاري باختياره مما يكرهه الله ويسخطه وينهى عنه كأنواع الظلم والفسوق والعصيان حرام يعاقب عليه وهو مخالف لربه تعالى ، فإن الله لا يرضى بذلك ولا يحبه فكيف تتفق المحبة ورضى ما يستخطه الحبيب و يبغضه؟

س ٤٠٠ ـ ما مُعْنَى قول النبي صلى الله عليه وسلم: « أَكُمُلُ المؤمنينُ إِيْمَانًا أَحْسُنَهُمَ خُلَقًا وما هو الخلق وما هي تمر ته

ج \_ الخلق : يطلق على كل صفة راسخة في النفس تصدر عنها الأفعال بسهولة من غير تكلف وهـ و صــورة الانسان الباطنة ، وقد ورد في الحث عليه أحاديث كثيرة ، ومما يثمره حسن الخلق تيسير الأمور لصاحبه وحب الخلق له ومعونتهم له والابتعاد عن أذاه وقلة مشاكله في الحياة مع العــاملين والمجالسين له واطمئنان نفسه وطيب عيشه ورضائه به •

ومن معاسن الأخلاق الصدق والشهامة والنجدة وعسرة النفس والتواضيع والتثبت وعلو الهمة والعفسو والبشر والرحمة والحكمة والشبجاعة والوقسار والصيانة والصبر والورع والحياء والسخاء والنراهة وحفظ السر والقناعسة والعفة والايثار .

وفي العديث « أَن الاعمال داخلة في الايمان » وفيه تفاضل الناس في الايمان ؟ والرد على مَن زعم أن الايمان لا يزيد ولا ينقص وأن الناس في الايمان شيء واحد ٠

ر س ٤٠١ ـ ما هي الرَّحمُ ؟ وما حُكْمُ صِلْتِهَا ؟ وبأيّ شيء ر تكونُ صِلْتُهَا ؟ ودُلِّلُ عَلَى ما تَقُولُ ؟

ج \_ الرحم: القرابة لأنها داعية إلى التراحم بين الأقرباء، وصلتها مشروعة ، وتكون بزيارتهم ومعونتهم بالنفس والمال هدية وصدقة وهبة ، وزكاة إن كانوا فقراء ، وهو لا يرثهم في مسألة إعطائهم من الزكاة ، ويعمل كل ما يستطاع من جرنفع ودفع ضر .

وأما الدليل من السنة فعن عائشة ــ رضى الله عنها ــ قالت : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « الرَّحِمُ مُعَلَّقُةُ بَالعرش تقول : من وصلني وصله الله ، ومن قطعني قطعه الله » الى غير ذلك من الأدلة •

ر س ٤٠٢ ـ ما مُعْنَى ما يلى من الكلمات : العرَّمَانُ : العَفْوُ الطَّلْمُ ؟ وما الذي يحث عليه أَهْلِ السنة وما الدليل ؟

ج \_ الحرمان : المنع · العفو : الصفح والتجواوز عن الذنب · الظلم : وضع الشيء في غير موضعه · فأهول السنة يحثون على كل خصلة حميدة قال الله تعالى : «خذ العفو وأمر بالعرف » وقال : « والعافين عن الناس » ·

ومن السنة ما روى ابن جرير وابن أبي حاتم قال: لما أنزل الله تعالى على نبيه «خد العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين » قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما هذا يا جبريل » قال: «أن تصل من قطعك وتعفو عمن ظلمك وتعطى من حرمك » •

س ٤٠٣ ـ ما مَعْنَى البِرِّ؟ وبأي شِيْء يكُونُ بِرُّ الْوَالِدَيْنِ؟ وما الدليل على ذلك؟

ج ـ البر: الصلة والخير والاتساع في الاحسـان ، وبر

الوالدين يكون بطاعتهما بما لا يخالف الشرع وبالاحسان إليهما وباكر امهما وبالتواضع لهما والشفقة عليهما والتلطف بهما بأن يقول لهما قسولا حسنا وكلاما طيبا مقرونا بالاحترام والتعظيم عملا بقوله تعالى: « وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين احسانا إما يبلغن عندك الكبر أحدهما أو كلاهما فلا تقل لهما أف ولا تنهرهما وقل لهما قولا كريما واخفض جناح الذل من الرحمة وقل رب ارحمهما كما ربياني صغيرا » •

وأما الأحاديث من السنة فكثيرة شهيرة ولا يختص برهما في حال الحياة بل يكون بعد الموت أيضا ، فقد روى ابن ماجه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سُئل ؛ هل بُقى من بر أبوي شيء أبرُهُما به بعد موتهما ؟ قال : « نُعم خِصَالُ أرْبعُ : الصلاة عليهما ، والاستغفار لهما ، وانفاذ عهدهما واكرام صديقهما ، وصلة الرحم التي لا رحم لك إلامن قبلهما ، فهذا السذي بقى عليك من برهما بعد موتهما » .

س ٤٠٤ ـ مُن الجارُ؟ وبأيّ شيء يكوُنُ الاحسانُ إِليه؟ وما الدليل على ذلك؟

ج - الجار: يطلق عـلى الداخل في الجوار والساكن مع الانسان في البلد، وعلى الساكن مع الانسان في البلد، وعلى المجاور في البيت الملاصق بيته لبيتك وعلى أربعين دارا من كل جـانب .

وعنه صلى الله عليه وسلم: «الجيران ثلاثة: جار له حق واحد، وهو المشرك له حق الجوار، وجار له حقان، وهو المسلم له حق الجوار، وحق الاسلام، وجار له ثلاث حقوق وهو المسلم القريب له حق الجوار وحق الاسلام وحق الرحم» •

وأما الدليل فعن ابن عمر \_ رضى الله عنهما \_ قال \_ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « مــا زال جبريل يُوصِينِي بالجار حتى ظننت أنه سيورثه » والاحسان إليه يكون بكل ما يستطيع معهمن أنواع الخير باهداء ما تيسر وبداءته بالسلام واظهار البشر له ، واعانته والتوسيع له في معاملته واقراضه وعيادته وتعزيته عند الصيبة وتهنئته بما يفرحه ويستر ما انكشف له من عورة ويغض بصره عن محارمه ،

ويمنع أولاده من أذى أولاد جاره ، ولا يرفع المسذياع في أوقات راحتهم لأنه ينشأ عنه سهرهم، ولا يطل عليهم من سطح أو نافذة ، ويمنع أولاده و نساءه من ذلك · ويتلطف لأولاده ، ويصفح عن زلته ، ويعمل ما استطاع من أعمسال الخير وكف الأذى ·

#### س ه ٤٠ ـ منْ هُوَ الْيَتِيْمُ وَبِأَيِّ شِيْءِ يَكُونُ الاحسانُ إِلَيْهُ وما الدليل على ذلك ؟

ج \_ اليتيم: من مات أبوه ولم يبلغ ، والاحسان اليه يكون بكفالته و تعليمه ورعاية حاله والتلطف به واكرامه والشفقة عليه والعناية بأمروه وتنمية مراله و نحو ذلك من أنواع الاحسان الله •

وقد ورد في الحث على الاحسان إليه آيات وأحاديث أما القرآن فقوله تعالى: «ويسألونك عن اليتامى قل إصلاح لهم خير » وقال صلى الله عليه وسلم: «أنا وكافل اليتيم في الجنة هكذا » وأشار بالسبابة والوسطى وفرج بينهما إلى غير ذلك من الآيات والأحاديث و

# س ٤٠٦ ـ مَنِ السِّكِيْنُ ، ومَنِ ابْنُ السَبِيْـلِ ومَا مَعْنَى الاحسانُ إليهما ؟

ج \_ أما المسكين فهو الساكن لما في أيدي الناس لكونه لا يجد شيئا وإذا أطلق دخل فيه الفقير ، وبالعكس ، وإذا ذكرا معا كما في أصناف الزكاة فقال بعض المفسرين لآية الزكاة :

ان الفقير هو المتعفف الذي لا يسأل الناس شيئا، والمسكين هو الذي يسأل .

وقيل: الفقير هو من به زمانة ، والمسكين الصحيح الجسم: وأما ابن السبيل فهو المسافر المجتاز في بلد ليس معه شيء يستعين به على سهدفره ، ويكون الإحسان إلى المساكين وأبناء السبيل بأنواع الاحسان من صدقة فريضة ونافِلة وإعهارة وهدية وتقريبهم والتَّلُطفُ بهم واكرامهم وتحو ذلك بَ

# ٤٠٧ ـ ما الـدليل عسلى الإجسان إلى السيكين وابن السبيل ؟

ج \_ قوله تعالى : «ويسئلونك ماذا ينفقون قل ما أنفقتم من خير فللوالدين ، والأقربين واليتامى والمساكين وابن السبيل » الآية ، وكما في آية الحقوق العشرة : «واعبدوا الله ولا تشركوا به شميئا » الآية ، وكما في آية سورة براءة : «إنما الصدقات للفقراء ٠٠٠ » الآية ٠

وأما الأحاديث: فعن أبي هريرة \_ رضى الله عنه \_ قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « الساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله » الحديث، وعن أبي هريرة \_ رضى الله عنه \_ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « ليس المسكين به\_ذا الطواف الذي ترده التمرة والتمرتان واللقمة واللقمتان ولكن المسكين الذي لا يُجِدُ غِني يُغْنِيْهِ ولا ويفطئ له فيتصدق عليه » •

س ٤٠٨ ـ بن معاني ما يلي مِن الكلمات : الفُخْرُ ، الخُيُلاءَ َ البُغْيُ والاسْتَطَالَة ، وما هي أدلة أهلِ السنة والجماعة عـــل النهي عن هذهِ الأشياءِ .

جُ ــ الفِخرُ : التَّمَدُّحُ بِالخصِــالِ • والخيـــلاءُ : الكِبْرُ ، والاستطالةُ على الخلق : التَّرُفُعُ عَلَيْهِمْ واحْتَقِارُهُمْ والوَقِيَّعــَةُ والاستطالةُ على الخلق : التَّرُفُعُ عَلَيْهِمْ واحْتَقِارُهُمْ والوَقِيَّعــَةُ

فيهم ﴿ البغي : التعدي وكُلُ مُجَاوَزُهْ وِالْفِرُاطِ عَلَى الْمِقْدَارِ الذي هُو حُدُّ الشَّيْرِ فَهُو كُنِّيُ ٠

وأما الأدلة فقال تعالى: « ان الله لا يحب كل مخبال فخور» وقال: « سأصرف عن آياتي الذين يتكبرون في الأرض بغير الحق » الآية « أليس في جهنم مئوى للمتكبرين » وعن ابن عمر \_ رضى الله عنهما \_ أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « بينما رجل ممّن كان قبلكم يجُرُ إزاره من الخيلاء فخسف به فهو يتجلّب في الأرض إلى يوم القيّامة » وعن عياض بن حمار فهو يتجلّب في الأرض إلى يوم القيّامة » وعن عياض بن حمار \_ رضى الله عنه \_ قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إن الله أو حي إلى أن تو اضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد ولا ينغي أحد على أحد ولا

قال الشاعر:

تُوَاضُعُ تُكُنُ كَالبُدْرِ تُبْصِرُ وَجْهَهُ على صَفحَاتِ الْمُاءِ وهُو رَفِيْعُ ولا تَكُ كَالدِّحُسَانِ يُعْلُو بِنَفْسِهِ إلى صَفحَاتِ الجَسْرِ وَهُو وَضِيْعُ

قال أبو الطيب: ولـُـوْ لَمُ يَعُــُــلُ إِلَّا ذُوَّ مُحُــلِ تُعَــالَىُ الجُيْشُ وانْحُطُ القَتــامُ

قال ابن القيم:
وسُلِ العيادُ مِن التَّكْبُرِ والهُوَى فَهُمُ التَّكْبُرِ والهُوَى فَهُمُ المُّلِ الشَّهِ جَامِعَتَانِ فَهُمُ الْفُتَى عُن كُلُ طُرُ وَهُمَا يُصُدَّانِ الفُتَى عُن كُلُ طُرْ وَهُمَا يُصُدَّانِ الفُتَى عُن كُلُ طُرْ فَي قَلْبِ مِيلِجُانِ قَالَتُ وَيَعْلَيْ الْذَاقِ وَلَا المُنْ الْحُدُونِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْحُدُونِ الْمُنْ اللَّذِي الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّذِي الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ ال

والله ما في النسار اللا تُابعُ هُذَيْنَ فَاسْسُأَلْ سَاكِنِي النِّيْرَانِ والله لو بُرَّدْتَ نَفْسُكُ مِنْهُمَا لأَتَتْ إليْكُ وُفُودُ كُلِّ تَهِهُانِ

س ٤٠٩ - أذْكُرُ شُيْئًا مِنْ مَعَالِي الْأُمُــورِ وَشَيْئًا مِنْ مَعَالِي الْأُمُــورِ وَشَيْئًا مِنْ سَفْسَافِها •

ج مثال ما كان من المعالي: العقّةُ الأمانةُ الشجاعةُ السخاء الحياء التقى التواضع العدلُ الحلم الصدق حسن الخلق الصبر القناعة علو الهمة النزاهة ١٠٠٠ الغ و ومثالُ ما كان من سنفسنافها الظلمُ البغيُ الخيانةُ الكبرُ الخِداعُ المكرُ الكذِبُ الحسد البخل الجبن الغيبة الشبح الغش الوقاحة البذاءة المنحش الرياء الخور الجور الجزع الطمع ١٠٠٠ الغ ٠

س ٤١٠ ــ ما الدليل على الأمر بِمُعَالِي الأُمُورِ والنَّهْيِ عن سُنْسُافِهَا؟

ج \_ قوله تعالى : « إن الله يأمر بالعدل والاحسان وإيتاء ذى القربى • وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون » وقوله : « خذ العفو وأمر بالعرف » وقوله : « إن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم » •

وقال أبو سفيان حينما قال له هرقل فماذا يأمركم ؟ قلت: يقول: اعبدوا الله وحده ولا تشركوا به شيئا، واتركوا ماكان يعبد آباؤكم، ويأمرنا بالصلاة والصدقة والعفاف والصلة وعن سهل بن سعد مرفوعا «إن الله كريم يحب الكريم ومعالي الأخلاق ويكره سفسافها » وعن جابر \_ رضي الله عنه \_ مرفوعا «إن الله يحب مكارم الاخلاق ويكره سفسافها » والسفساف الأمرُ الحقيرُ والرَّدِيْءُ من كلِ شيء والسفساف الأمرُ الحقيرُ والرَّدِيْءُ من كلِ شيء والسفساف الأمرُ الحقيرُ والرَّدِيْء أمن كلِ شيء والمسفساف الأمرُ الحقيرُ والرَّدِيْء أمن كلِ شيء والمراب

ررري س ٤١١ ـ ما طريقة أهل السنة والجماعة وهل من علامة

ج ـ طريقتهم دين الاسلام الذي بعث الله به معمدا صلى الله عليه وسلم وقال تعالى : « ومن يبتغ غير الاسلام ديناً فكن يقبل منه » الآية • والعلامة الفارقة بين أهل السنة والجماعة وغيرهم من الفِرُق هي ما أشار إليها النبي صلى الله عليه وسلم بقوله : « مُنْ كَانَ عَلَى مِثْلِ ما أَنَا عليه اليوم وأصحابي » •

س ٤١٢ ـ مَنْ هُو الْصِيِّــيِّقُ ، ومَنِ الشَّهِيْدُ ، ومَنْ هُمُّ المُّهُ المُدى ومَنْ هُمُّ الدُّجَى ؟

ج \_ الصديق : هو الذي صدق في قوله وفعله المبالغ في الصدق أي الكثير الصدق كما تفيده الصيغة ·

الشهيد هو مَنْ قُتِلُ فِي المعرُّرُكَةِ ٠

والمراد بأعلام الهدى : العلماء فالأعلام جمع علم وهبو ما يهتدي به الى الطريق من جبل وغيره وسُمي العالم علماً لأنّه يهتدي به كما يقال فلان جبل في العلم وكذا مصابيح الدُجى المراد بهم العلماء وهذا تشبيه لعلماء السنة المهتدين وأهبل الخير من المصلحين في الأمة بالجبال الشاهقة و بالمصابيح النّيرة والنحوم الساطعة قال شيخ الاسلام في رَفْع الملام : يجب على المسلمين بعد مُوالاة الله ورسوله مُوالاة المؤمنين عموماً كما نطق به القرآن خصوصًا العلماء الذين هم ورثة الأنبياء الذين جعلهم الله بمنزلة النجوم يهتدى بهم في ظلمات البر والبحر وقد أجمع المسلمون على هذا يتهم ودرايتهم أه .

قال بعضهم وأظَّنْهُ ابن مُشُرُّف:

سُلامِيْ عَلَى أَهُلِ الحديثِ فَارِنَّهُمْ وَسُلَامِيْ عَلَى أَهُلُ الجُدُومُ سَمَانِهِ

بهم يهتدي من يقتدي بعلومهم ويُرْقَى بهم ذُو السدّاءِ عِلّهُ دَائِهِ ويُحْبُا بهم من مَاتَ بِالْجُهْلُ قَلْبُهُ الْبِقَاعُ بِمَائِهُ فَهُمْ كَالْحُيْا تَحْبُا البقاعُ بِمَائِهِ لَهُمْ مِن الْهُدَى البقاعُ بِمَائِهِ لَهُمْ مِن الْهُدَى البقاعُ بِمَائِهِ لَهُمُ مِن الْهُدَى البقاعُ بِمَائِهِ لَهُمْ مِن الْهُدَى فَوْ الرَّدَا بِرُدَائِهِ لِهُمْ مِن الْهُدَى فَوْ الرَّدَا بِرُدَائِهِ وَمُنْ يُكُنِ الْوَحْيُ المُطْهَرُ عِلْمُنَ فَي تَوْفِيقِبِهِ واهْتِدَائِهِ وَمُنْ تَلَى وَمُن تَلَى وَمُن تَلَى وَمُن تَلَى وَمُن تَلَى وَمُن تَلَى وَمُذَائِهِ وَهُذَائِهِ وَهُ الْمُ

### س 213 ـ ما هي المناقب وما هي الفضائل وما معنى المأثورة؟

ج \_ المناقب : المفاخر ، الفضائل : جمع فضيلة ، وهي ضد النقيصة والرذيلة ، والماثورة : المنقولة ، ومنه أثر الحديث أي نقله ، والفضل الخير ، المذكورة : الذائعة الصيت المترددة على الألسن ، والذكر : هو الصيت والشرف ، وقيل في قوله تعالى : « واجعل لي لسان صدق في الآخرين » أي اجعل لي ثناء حسنا وذكرا جميلا وجاها وصيتا وقبولا عاما في الأمم الأخرين » الآخرين الذين يأتون بعدي في الدنيا يبقى أثره الى يوم القيامة ، فمن وفقه الله للعمل الصالح وخلد له ذكرا جميلا في الدنيا في عما في الجميل عمر ثان كما قيل :

ِذِكْرُ الفَتَى عُمْرُهُ الثانِي وَجَاجِتُهُ مَا قَاتَهُ وَفَضُولُ العَيْشِ اشْغَالُ

وقال الآخر:

وَمَا مَاتَ مَن تُبْقَى التَّصَانِيْفُ بَعْدُهُ مُخَلَّدةٌ والعِسِلْمُ والفَضْلُ وُلْدهُ

وقال الآخر :

وَمَا ضُرَّ مَنْ أَخْيَا لَهُ العِلْمُ بِعْدَهُ ﴿ إِنَّ إِنَّ اللَّهِ مِنْكَ بَالِ عَلَى الْسَدُّهُ وِكُرًا أَنَّهُ مِنْتَ بَالِ

س ٤١٤ \_ مَن هُمُ الْأَبْدُالُ ؟ ومَنْ الرَّادُ بِأَيْمَةِ الدِّيْنِ ؟

ج \_ قيل : هم الأولياء والعُبّادُ ، سموا بذلك لأنهم كلما مات واحد أبْدل بآخرُ ، ونص الإمام أحمد \_ رحمه الله \_ على أن لله أبْدالاً في الأرض ، قيل : مُنْ هُمْ ؟ قال : إِنْ لَمْ يُكُونُوا أَصحابُ الحديثِ فلا أَعْرِفُ لِلِهِ أَبْدَالاً .

وأما الأئمة في الدين فهم العلماء المقتدى بهم قال تعالى:
« وجعلناهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآياتنا
يوقنون » • قال بعض العلماء : بالصبر واليقين تنال الامامة
في الدين أخذا من هذه الآية الكريمة ، والله أعلم • وصلى الله
على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم •

\* \* \*

وكان الفراغ من هذه الأسئلة والأجوبة في ١٦ جمادي الثانية ١٣٨٢ هجرية ، وأسأل الله الكريم أن ينفع به إنه على كل شيء فدير والعمد لله رب العالمين

#### بعض المستراثي

## التي دُيِّي فِيها شَيخُ الاســالامِ رحمه الله

وأرى من المناسب أن أسوق بعضًا من المراثي التي رُثِي الله وجَعَل مثوانا ومثواه وجميع المسلمين جنات النعيم اللهم صلى وسلم على سيد المرسلين نبينا محمد وعلى آله قال الدُّقُوقِي:

مضى عالمُ الدُنْيَا الذِي عَزّ رُواضَرُمْ نَارًا فِي الجَوَانِي بَعْدُهُ مضى الطَّاهِرُ الأَثْوَابِ ذُوْ آلِعِلْمِ والحِجي وكَانُ يُقولُ الْحَقُّ والْحَقُّ ولم تُلْهِهِ الدُنْيَا وزُخْرُفُهُــُ وكان إماماً بُسْتَضَاءُ بِنُورِهِ وبَحْرًا مِن الأفضالِ قَدْ غِيضَ عِدْهُ تُرْكُتُ لَهُمُ دُنْيَاهُمُ تَرُّكُ عِسَالِمٍ عَسَلاً قَدْرُهُ عِندُ الآلهِ وَمُجْسَدُهُ

وقال الغُيَّاكُ الجُوْخِي:

تُنكُرُتِ الدُنيا على كُلِّ عسارِفِ رَافِ كُلُّ عسارِفِ رَافِ كُلُّ عسارِفِ رَافِ كُلُّ الْمُنازِلِ بِلْقَعُسا فَيُا أَحْمُدُ المُحْمُوْدُ قَدُ كُنْتُ لِلْهُدى فَيَا أَحْمُدُ المُحْمُودُ قَدُ كُنْتُ لِلْهُدى لَقُدُّ كُنْتُ عَنِ شُر بِطَيْثًا وَوَانِيكا وَفِي طُلبِ الخَيْرَاتِ عَجْلانُ مُسْرِعُــا ولِلْعُكْمِ طُوْدًا رُاسِيْجًا بِاذِخُ الَّذَرُي ولُلْجُوْدِ وَالْإِحْسَانِ وَالْعِسْلُمِ مُنْبُعُا ورُكْنًا لِدِيْنِ اللَّهِ حِيْنَ تَهَدَّمْتُ وَكُنَّ اللَّهِ وَهُلَى وَتَضَعَّضُعُا فَكُمْ مِنْ طَرِيْقِ فِي الْمُبَاحِثِ مُبْهُمِ بايضاحِهِ أَضْحَى رُلسَارِ يه مَهْيُعُــا تولى عن الدنيــائِحميدا ولم يكن وعاش إلى أنْ مُاتُ لِمُ يُعْطِ نَفْسُهُ مِي مِي تطلعا رِبتُأْمِيْلِ مَا رَفِي دُارِ دُنْيَاهُ مُطْمُعُ ا

ومِن مُرْثِيُّةٍ لِبُرْهَانِ الدِيْنَ :

لِفُقْدِ الْفَتَى التَّيْمِي تَجْرِئُ المُدَامِعُ وَتَصُدُعُ بِالنَّوْجِ الحُمَّامُ الصُوادِعُ عَلَى مَا جِسدِ جَلَّتُ مَا ثِرُهُ التي عَلَى مَا جِسدِ جَلَّتُ مَا ثِرُهُ التي لَهُا فِي قُلُوبِ العسارِفِينَ مَواقِعُ لَهُا فِي قُلُوبِ العسارِفِينَ مَواقِعُ

علوم وأ دد کر ر ر پیاذخ و تواضیع وهو کیافع هُ وَمُسْكُو فِي الْحُلِّلِ بَارِعُ الابتداع بدائع ما عَدْتُهُ المطامِعُ رر / / / فیافوز من یجوی تض عُلُومًا لِلنَّ يُبْغِيُّ النَّبِاةُ اعْتَنَى بِهَا وَقُتِ يَطَالِكُ عُلُو النَّالِي بِهَا عَلَيْنَا وَ النَّالِي النَّلِي النَّالِي النَّلِي النَّلِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّلِي النَّلِي النَّالِي النَّلْمِي النَّمْ النَّلْمُ النَّالِي النَّلْمُ النَّلْمُ النَّلْمُ النَّالَّمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْسِلِي الْمُنْ ال ولِلنَّاسِ فِي تِلْكُ العُـــلُومِ مَنَافِعُ ومن مرثية الشيخ ابن خضر: لْقَدْ عَذَبُوا قُلْبِي بنِـُــارِ فُقَدَّتُ إِمَاماً كَانَ بِالعِلْمِ

لقد عدوا قلبي بسار الإحبه فراق الأحبة وذاب فؤادي من فراق الأحبة فقدت إماماً كان بالعلم عساملاً وكان حقيقت وكان حقيقت وكان حقيقت وكان حقيقت وكان حقيقت وكان حقيقة وغيره وينا بنفس دنية لا يا تقي السدين يا فرد عصره وبنسها بنفس مضيئة فلهرت بانواع العلوم وجنسها وسارت بها الركبان في كل بلدة وسكارت بها الركبان في كل بلدة فأوضحت إشكالاً وبينت مبهما وأبديت أسراراً بنفس عليمة

وكم غصت في بخر المعارف غوصة ورا وكم غصت ولحجت فاستخراجت كل يتياسة ولحجت فاستخراجت كل يتياسة طهرت بالحسان وحسن سكالحة وكل فضيلة مبروت على الأعكام طوعاً وكلاغة وكل فضيلة وكنت حمولا للنوائب كلها وكنت حمولا للنوائب كلها لقد عشت محبورا على الأقدار في دار غربة لقد عشت محبورا ومت مكراما

#### الفهيسسرس

| رقم الصفحة | الموضيسوع                                          |
|------------|----------------------------------------------------|
|            | خطبة الكتاب                                        |
| A Y        | مؤلف العقيدة                                       |
| 11         | التعريف بعلم المقسائد                              |
| 11         | ما المراد من درس المقسسائد                         |
| 11         | ما المراد بمذهب السلف                              |
|            | ما وجه خطأ من قال أن طريقة السلف أسلم ، وطريقة     |
| 17         | الخلف أعلم ويما يرد عليه                           |
|            | لماذا بدأ المصنفون بالبسملة وما الدليل على ذلك وما |
| 1 &        | الذي يؤخذ منها                                     |
| 1 &        | ما مراد المؤلف بتصنيف هذه العقيدة ، وما معنى الحمد |
| 1 &        | من هو الرسول؟ ومن هو النبي؟                        |
| 10         | ما هو الهسيدي ومما هو أقسامه                       |
| 17         | ما دليل كل قسم من أقسام الهداية                    |
| 17         | ما المراد بالهسدى في الآية                         |
| 17         | ما المراد بدين الحسق                               |
| 17         | بأي شيء تكون معرفسة الانسان لدينه                  |
| 17         | ما معنى قوله تعالى : وكفى بالله شهيدا              |
| 17         | بأي شيء تكون شهادته سبحانه وتعالى                  |
| 1.4        | ما معني شهادة : أن لا الله الا الله                |
| 11         | كم شبيروط لا اله الا اللب                          |
| 14         | مل يكتفي بالنطق بالشهـــادة                        |

| 114        | ما معنى شهادة : أن محمسدا رسول اللسه                |
|------------|-----------------------------------------------------|
|            | ما العكمة في جعل الشهادة للرسول بالرسالة مقرونة     |
| 14.        | بالشهادة للب بالتوحيد                               |
|            | ما العكمة في الجمع له عليه السلام بين وصفي العبودية |
| Y+1        | والرسيالة                                           |
| <b>Y</b> • | ما حق الليبه ؟ وما حق الرسيبول                      |
| TT - T1    | ما معنى الصلاة على النبي                            |
| 77         | ما معنى قوله: وسلم تسليمسا                          |
| <b></b>    | ما معنى كلمية : أميا بعد                            |
|            | الى أي شيء أشار المصنف في قوله فهذا اعتقاد الفرقة   |
| 74         | الناجيسة                                            |
| 74         | مسا معنى الاعتقساد                                  |
| 74         | منهي الفرقة الناجية، ومن أين أخذ وصفها بأنها ناجية  |
| 7 £        | تعريف السنة                                         |
| 7 8        | ما هي السنة ؟ ومن هم أهلها ولماذا نسبوا اليها       |
| 78         | مسا المراد بالجماعسة                                |
| 7 2        | الايمان بالله والملائكة والكتب والرسيل              |
|            | ما هو الايمان بالله الذي همو الركن الأول من أركان   |
| 70 _ 72    | الايسان                                             |
| 70         | مــا هو الايمـان بالملائكة                          |
| 70         | هل يكفى الايمان بالملائكة اجمالا                    |
| 70         | ما هو الايمـان بكتب اللـه                           |
|            | ما هو الايمسان برسل اللب                            |
| 77         | كم عدد الأنبياء والرسل المذكورين في القرآن          |
| TY         | ما موضيوع الرسسالة                                  |
| 77         | من هم أولوا العزم من الرسيل                         |

| رقم المنفيقة   | الموضييوع                                          |
|----------------|----------------------------------------------------|
| <b>TA _ TY</b> | ما الواجب علينا نحــو الرسل                        |
| * <b>Y</b> A   |                                                    |
| 79             | ما الأشياء التي تجــوز على الرسل                   |
|                | ما الدليل على صحيدة الرسل                          |
|                | أذكر شيئًا من معجزات الرسيل                        |
| A 11           | ما حاصل ما ذكره الشيخ في اثبات الواسطة بين الله    |
| <b>\T</b> *    | وبين عبـــاده                                      |
| ۳.             | ما هو البعث وما دليله من القسسرآن                  |
| 71             | ما هو الدليل من السنة على البعث                    |
| 71             | ما حكم الايمــان به ؟ وما حكم انكاره               |
| 73             | ما حكم الايمان به ؟ وما حكم انكاره                 |
| ٣٢             | حدد التوحيد                                        |
| 77             | ما هي أقسام التوحيد ؟                              |
| 77             | ما هـــو توحيد الربوبيسة                           |
| 44             | ما هو توحيد الأسماء والصفيات                       |
| 77             |                                                    |
|                | ما هــو توحيد الألوهيـة                            |
|                | أي هذه الأقسام الذي دعت اليه الرسل وأنزلت به الكتب |
| 77             | ما أركان توحيه العبهادة                            |
| ΓΣ             | ما ضـــد توحيد الربوبية                            |
| 7 8            | ما ضـــد توحيد الألوهيــة                          |
| 78             | ما ضهد توحيد الأسماء والصفهات                      |
|                | أي هذه الأقسام من أقسام التوحيد ، التوحيد القولي   |
| 78             | الاعتقىادي                                         |
| 77 _ 40        | ما هي أقسام التوحيد القدولي                        |
| 77             | الى كم ينقسم ما ينزه عنه اللـــــة                 |
| 77             | ما مثال المتصل مما ينزه عنه الله                   |
|                |                                                    |

( 5.)

| الصفعة     | رقم  | الموضوع                                               |
|------------|------|-------------------------------------------------------|
|            | ۳۷   | ما مثال المنفصل ممسا ينزه عنه الله                    |
|            | ٧٨   | بمسادا يوصف اللسه جل وعلا                             |
|            | 44   | ما هنسو التحريف ، والى كم ينقسم                       |
|            | 44   | أوجست مثالا لتجريف الممنى                             |
|            | 44   | أوجد مثالا لتحريف اللفظ والممنى                       |
|            | 79   | ما هسبو التعطيل، وما المراد به هنسيا                  |
|            | 44   | مساهي أنواع التعطيل                                   |
|            | ٤.   | مسا الفرق بين التحريف والتعطيل                        |
|            | ٤٠   | من أين أخسبذ أصل مقالة التعطيل                        |
|            | ٤١,  | من الذي قتل الجعد والجهم ومتى كان                     |
|            | ٤١   | ما هو التكييف وما هو التمثيل وما أقسامه               |
|            | £Y   | بین مغنی قوله تعسالی « لیس کمثله شیء »                |
|            | ٤٣   |                                                       |
|            | - :  | اشرح قول المصنف فلا ينفون عنه ما وصف به نفسه          |
|            | -    | ٠٠٠ الخوأذكر المنحرفين عن طريقة السلف وحقيقة          |
| ٤٧ _       | ٤٤   | مسذاهبهم ومالسه من شبه                                |
| ( )<br>( ) |      | ما هو الدليل على أن النبي صلى الله عليه وسلم بين      |
| O +        | . ٤٩ |                                                       |
|            | 91   | الأسماء الحسنى                                        |
|            | 0.1  | ما مثال الأسماء العسنى وما مثال آيات الصفات وأحاديثها |
| 0 A _      | 1    | جملة أسئلة تتعلق بالأسماء الحسنى والصفات              |
|            | 0 1  | الاقسام الممكنة في آيات الصفات وأحاديثها              |
|            |      | ما الواجب في آيات الصفات وأحاديثها وما قاله الشافعي   |
|            | 0 1  |                                                       |
|            |      | ما درج عليه السلف وما قاله عمر بن عبد العزيز حول      |
|            |      |                                                       |

| الموضييوع                                            |
|------------------------------------------------------|
| 1 - 511 - 11 1 -                                     |
| هذا الموضيوع والأوزاعي                               |
| الالحساد وأقسامه ومعنى أن الله لا سمى لسه            |
| كيفية استنتاج المتألون نفي الصفسات                   |
| حكم استعمال شيء من الأقيسة في جانب الله              |
| لأي شيء سأق المصنف قول الله تعالى : « سبحان ربك رب   |
| العزة عمسيا يصفون »                                  |
| بين معنى هذه الآية ومايتصل بها وما يؤخذ منهامن أحكام |
| ما هي طريقة أهل السنة والجماعة في النفي والاثبات     |
| الـــواردين في الكتاب والسنة                         |
| همل في النفي مسدح                                    |
| أوجــــد مثالا يوضح ذلك                              |
| ما الذي جــاء به المرسلون                            |
| ما هي أقوال المفسرين في الصراط                       |
| ما هي أقوال المفسرين في الصراط                       |
| مساً هي أقوال المفسرين في الصراط                     |
| لم يضاف الصراط تارة الى الله وتارة الى العباد        |
| لم يذكر الصراط مفردا معرفا باللام تارة، وبالاضافة    |
| تــارة                                               |
| بين ما تعرفه عن معنى قوله : « صراط الذي أنعم الله    |
| عليهم » • • • الخ                                    |
| لم كانت سورة الاخلاص تعدل ثلث القرآن                 |
| لم سميت سورة « قل هو الله أحد » سورة الاخلاص         |
| ما الذي تفهمه عن سورة الاخلاص ، وسياق المصنفلها      |
| مسا معنى ما يبلي : « الأحد ، الصمد »                 |
| ما الذي يؤخذ من سورة الاخلاص                         |
|                                                      |

ما الذي تعرفه عن قوله تعالى : « ليس كمثله شيء وهو السميع البصير » وقوله « ان الله نعما يعظكم به »

| رقم الصفعة                               | الموضـــوع                                            |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| 47-41                                    | الآية وما الذي يؤخذ منها من الأحكام                   |
|                                          | ما الذي تعرفه عن قوله تعالى: قد سمع الله قول التي     |
| 90 _ 98                                  | تجادلك في زوجها وما الذي يؤخذ منها من الأحكام         |
| a mara                                   | ما الذي تعرفه عن قوله تعالى : لقد سمع الله قول الذين  |
| 97 - 90                                  | قالوا: أن الله فقير                                   |
| A 1/                                     | ما الذي تعرفه عن قوله تعالى: أم يحسبون أنا لا نسمع    |
| 4 4                                      | سيسرهم وتجسواهم                                       |
| 9.8                                      | ما الذي يراد بفعل السمع                               |
| 99                                       | 2 Gra Gra Gra, E                                      |
|                                          | وقوله: الذي يراك حين تقوم وتقلبك في الساجدين،         |
| 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1 | وبين ما يؤخذ من الآيتين                               |
| 1 * *                                    | بين ماتمرفه عن معنى قوله تعالى ألم يعلم أن الله يرى   |
|                                          | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى: وقل اعملوا فسيرى    |
| · Y = 1 · 1                              | الله عملكم ورسوله والمؤمنون ، وبين ما يؤخذ منها       |
| , <del>-</del> , - , ,                   | من أحـــكام                                           |
|                                          | الارادة والمسيئة                                      |
|                                          | ما الذي تعرف عن معنى قوله تعالى ولولا اذا دخلت        |
| 1 - 1"                                   | جنتك قلت ما شاء الله لا قوة الا بالله                 |
| 1.4                                      | ما الذي تعرفه عن ممنى قوله : ولو شاء الله ما اقتتلوا  |
|                                          | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : فِمن يرد الله أن   |
| Y _ 1 - E                                | يهديه يشرح صدره للاسلام                               |
|                                          | كيف يريد الله أمرا لا يرضاه ولا يعبه وكيف يشاؤه       |
| Y - 1 - Y                                | ويكونه ٠٠٠ الخ                                        |
| 1 - 9                                    | الما الما الما الما الما الما الما الما               |
|                                          | ما الذي تفهمه عن الآيات السابقة من أدلة الارادة الآية |
| 11.                                      | الاولى والثانية والثالثة                              |

(;)

| · ·                                   | ما الفرق بين الارادة الكونية القدرية والارادة الدينية |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| 117                                   | الشرعيسة                                              |
| 117                                   | صفة المعبسة والمسودة                                  |
|                                       | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : وأحسنوا ان الله    |
| 117                                   | يحب المحسنين                                          |
|                                       | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : واقسطوا ان الله    |
| 118                                   | يحب المقسطين                                          |
|                                       | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : ان اللسه يحب       |
| 110                                   | التوابين ٠٠٠ الخ                                      |
|                                       | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : فما استقاموا لكم   |
| 117                                   | فاستقيموا لهم ٠٠٠ الخ                                 |
|                                       |                                                       |
| 14 117                                | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : قل ان كنتم تحبون   |
|                                       | اللبه فاتبعوني الآية                                  |
| Y1 1 Y .                              | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى: يا أيها الذين آمنوا |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | من يرتد ٠٠٠ الغ                                       |
|                                       | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعسالى : أن الله يحب       |
| 11 - 111                              | الدین یفانلون فی سبیله                                |
| 177                                   |                                                       |
|                                       | صفحة الرحسة                                           |
|                                       | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى: ربنا وسعت كل        |
| 112                                   | شيء رحمية وعلما                                       |
|                                       | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : وكان بالمؤمنين     |
| 170                                   | رحيمنا                                                |
|                                       | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : ورحمتي وسعت        |
| 170                                   | کل شیء                                                |

ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : كتب ربسكم على نفسه الرحمية 177 ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : فالله خرر حافظا ITY ما الذي تعرفه عن اسمه تعالى: ( الحفيظ ) 177 ما أقسام الرحمية 179 \_ 178 الرحمة المضافة إلى الله نوعان 144 ما هي أقسام الرحمة المضافة إلى الله تعالى 119 صفسة السرطي 179 ما الذي تعرفه عن قوله تعالى : رضى الله عنهم 14. صفسة الغضب 171 ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى : ومن يقتل مؤمنا 145 \_ 141 ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى: ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط الله ٠٠٠ الآ وما الذي يؤخذ منها 140 ما الذي تعرفه عن قوله تعالى : فلما آسفونا انتقمنا منهم وما الذي يؤخذ منها 147 ما الذي تعرفه عن قوله تعــالي : ولكن كره اللـ 144 انبعاثهم وما الذي يؤخذ منها ما الذي تعرفه عن قوله تعالى : كبر مقتا عند الله٠٠ 144

الآية وما الذي يؤخذ منها

#### صفسة العسيء والنزول

ما الذي تعرفــه عن قوله تعالى : هل ينظرون الا أن 16- \_.149 يأتيهم الله ٠٠٠ الآية وما الذي يؤخذ منها ما الذي تعرفه عن قوله تعالى: هلينظرون الا أن تأتيهم المسلائكة ٠٠٠ الآية وما الذي يؤخذ منها 121

| رقم الصفعة | الموضيوع                                                                                            |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 187        | أنواع المجيء والاتيسان                                                                              |
| 127        |                                                                                                     |
|            | ما الذي تعرفه عن قوله تعالى (كلا اذا دكت الارض                                                      |
| 1 2 7      | دكا دكا ) وما الذي يؤخذ منها                                                                        |
|            | ما الذي تعرفه عن قوله تعالى ( ويوم تشقق السماء                                                      |
| 124        | العالم المسلم ) المناه المسلم |
| 120 _ 122  | بم يرد على من أول النزول بنزول الأمر                                                                |
| 1 27       |                                                                                                     |
| 1 67       | ما الذي تعرفه عن قوله تعالى (كل من عليها فان)                                                       |
| 1 2 4      | المضاف الى الليمة نوعسان                                                                            |
| 1 2 4      | بين نوعي المضاف الى اللهــه                                                                         |
| 184        | صفة اليدين والرد على مدعى المجاز                                                                    |
|            | ما الذي تعرفه عن قولسه ( ما منعك أن تسجد لمسا                                                       |
| 1 & A      | خلقت بيدي )                                                                                         |
|            | ما الذي تعرفه عن قوله تعالى ( وقالت اليهود يد الله                                                  |
| 1 64       | مغلولــة )                                                                                          |
| 07-101     | بماذا يرد على من أول اليدين بالنعمة والقدرة                                                         |
| 104        | أدلـة صفـة عيني الرحمن/                                                                             |
|            | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى ( واصبر لعكم ربك                                                   |
| 02_107     | فانك بأعيننا)                                                                                       |
|            | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعالى ( وحملناه على ذات                                                  |
| 100        | الداح ودسر تجری باعیننا )                                                                           |
|            | ما الذي تعرفه عن معنى قوله تعسالي ( والقيت عليك                                                     |
| 107        | محبة مني ولتصنع على عيني)                                                                           |
|            | هل للمبتدعة حجة على نفى العينين في أفرادها في بعض                                                   |
| 0Y _ 107   | النصــوص ٠٠٠ الخ                                                                                    |
| ) : 7:     |                                                                                                     |
|            | ( ي )                                                                                               |
|            | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                                                               |

|           | ما الفرق بين أسماء الله التي بلفظ الاسم الكريم        |
|-----------|-------------------------------------------------------|
| 104       | والتي بلفظ الاسم المضاف                               |
| 104       | بعث المكــــــــــــــــــــــــــــــــــــ          |
|           | بين حكم ما ورد بلفظ الفعل كقوله تعسالي ( ومكروا       |
| 101       | ومكن اللب ٠٠ الخ )                                    |
|           | بين ما تعرفه عن قوله تعالى ( أن تبدو خيرا أو تخفوه)   |
| 101       | 291                                                   |
| 17: _ 109 | بين ما تعرفه عن قوله تعالى ( وليعفوا ) ١٠٠٠الخ        |
| 171       |                                                       |
| 177       | بين ما تعرفه عن قوله تعالى (فبعزتك لأغويتهم) ٠٠٠ الخ  |
|           | بين ما تعرفه عن معنى قوله تعسالى ( تبارك اسم لأذي     |
| 176 -175  | الجــــــــــــــــــــــــــــــــــــ               |
| 175       | ما الذي تعرفه عن قوله تعالى ( فاعبده واصطبر )الآية    |
|           | ما الذي تعرفه عن قوله تعالى ( فلا تجعلوا لله أندادا ) |
| 177 _ 177 | الآية وما يؤخذ منها ومن الآية التي قبلها من أحكام     |
|           | ما الذي تعرفه عن قوله تعالى (ومن الناس) الآية والذي   |
| 177       | يؤخذ من الآية قبلها                                   |
| AFI       |                                                       |
| 179 - 171 | مــا هي أقسام المعبة ؟                                |
| 17.       | أقسام الشرك                                           |
| ١٧٠       | ما هي أقسام الشرك ؟                                   |
|           | ما الذي تمرفه عن قوله تعالى ( وقل الحمد لله ) الآية   |
| 144 - 141 | وما يؤخذ سنها من أحكام                                |
| 140 - 144 | ما الذي تعرفه عن قوله تعالى ( يسبح لله ) الآية        |
|           |                                                       |
|           | ( 3 )                                                 |
|           |                                                       |

|        |       | ما الذي تعرفه عن قوله تعالى (تبارك الذي نزل الفرقان |
|--------|-------|-----------------------------------------------------|
| 18.    | _ 140 | على عبده ) الآيات وما فيها من أحكام                 |
| 1.4.1  | -14-  | ما الذي تعرفه عن قوله ( ما اتخذ الله من ولد ) الآية |
|        | 187   | ما يؤخذ من قوله تعالى ( ما اتخذ الله من ولد )       |
|        | 144   | اقسام الغيب                                         |
|        | 184   | النهي عن ضرب الأمثال للسنه                          |
|        | ٠     | ما الذي تمرفه عن قوله تعسالي ( فلا تضربوا للسه      |
|        | 1144  | الأسال) الآية                                       |
|        | 186   | المعرمات الخمس في جميع الشرائع                      |
|        |       | ما الذي تعرفه عن قوله تعالى (قل انمسا حسرم ربي      |
| 147    | - 188 | الفواحش ) الآية قوما الذي يؤخذ منها                 |
|        | 144   | ما هي أقسام الشرك الأكبر                            |
|        | 1 8 8 | ما الفرق بين الشرك الأكبر والأصغر                   |
|        | 144   | صفة الاستواء                                        |
| .14-   | _144  | ما هو الايمان بالاستواء وما هي أدلته وما يؤخذ منها  |
|        | 14-   | ما هي تفاسير السلف للاستواء                         |
|        | 111   | ما هي أنواع الاستواء في لغسة العرب                  |
| 197    | -141  | ما الفرق بين الخلق والأمسس                          |
| a.     |       | بماذا استدل بعض المبتدعية ممن فسر الاسستواء         |
|        | 197   | بالاســـتيلاء                                       |
|        |       | ما الجواب الشاني لن سأل عن كيفية صفة من صفات الله   |
| 190    | -148  | وما الذي قاله ابن القيم حول مسألة الاستواء          |
|        | 197   | علو الله على خلقه                                   |
|        |       | أذكر شيئا من أدلة علو الله على خلقه من القرآن       |
| Y + 1. | 111   | وما يؤخذ منها                                       |
|        |       |                                                     |